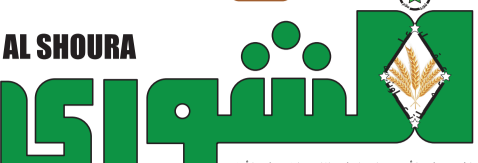
## الأستساذ زيسد يستحدث بقلبه عن ذكرياته معشقيقه وعن أحداث تاريخية في غاية الأهمية بعد عام





ويعمل مع إخوانه في الإنسانية في مواجهة العالين في الأرض. الشورى في الأمر ● العدل في المال ● الخير في الأرض لسان حال انحاد القوى الشعبية اليمنية

إبراهيم بن علي الوزير



عـدد خـاص بمناسبة الذكرى الأولى لوفاة الأستاذ القاسم بنعلى الوزير رئيس المجلس الأعلى السابق لاتحاد القوى الشعبية

(12 صفحة) الثلاثاء: 22 ذي القعدة 1446هـ - الموافق: 20 مايو 2025م

اتحاد القوى الشعبية اليمنية منذ أن أعلن عن نفسه رسميا مطلع ستينات القرن الماضي، بل منذ أن تبلورت الرؤية لدى القادة المؤسسين قبل الاشتهار وهو يحمل قيم الشورى في الأمر ويؤمن بالجمهورية ومرجعية الشعب لإدارة شئونه بنفسه وعبر المشاركة الواسعة في صنع القرار، لذلك جاءت مسيرته النضالية ومواقفه الوطنية منسجمة تماما مع هذا النهج الشورى الديمقراطي الجماهيري وحتى اللحظة

القادة المؤسسون لهذه المدرسة الاتحادية الراسخة حملوا على عاتقهم هذه المبادئ وناضلوا من اجل ترسيخها سلوكا ومنهجا لا يقبل التراجع أو المساومة ..

الشــورى في الأمر احد أعمــدة الاتحاد مع عمود العدل في المال والخير في الأرض لذلك شكلت هذه الأعمدة سياجا مانعا من الانحراف أو التيه أو المزايدة، وهـــذا ما حافظ على بقاء ونقاء هذا المشروع الرائد الذي ظل دائما في صف الوطن واستقلاله وسيادته وأحقية شعبه في تقرير مصيره بل اتسعت مواقفه لتقف إلى 

الخلق) .. ا لشــو رى (الصحيفة حين حملت هذه القيم

اهو أوسع قضايا المستضعفين في العالم تحت لواء ( الإنسان أما أخ

لــك في الدين أو نظــير لــك في

والمبادئ تعرضت لكثير من المشاكل والضغوطات من قبل الأنظمة المستبدة في بلادنا، والتي وصلت إلى أن يتم نهب مكتبها بما فيه، ومنع مواصلة إصدارها كلسان حال اتحاد القوى الشعبية منذ العام ٢٠٠٥م.

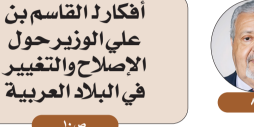
اليوم قرر اتحاد القوى الشعبية أن يستعيد هذا الصرح من جديد واختار أن تكون الذكرى الأولى لرحيل الأستاذ القاسم بن علي الوزير رئيس المجلس الأعلى للاتحاد السابق هي العنوان ليكون إحياء هذه السنوية بإحياء اسم الشورى كون ما حمله الراحل رضوان الله عليه هي قيم الشورى منهجا وفكرة ومبدأ ..

لذلك هانحن اليوم نعيد الحق إلى نصابه بعد أن تجاوزنا عقودا من الاستبداد والظلم وأصبحت اليمن تقف شامخة عصية على الإذلال والسيطرة لقوى الظلم في الداخل والخارج وتصنع حاضرا يترجم معانى النصرة للمستضعفين وينتصر للقضية الأولى والمركزية للأمتين العربية والإسلامية قضية فلسطين

ستجد أخي القارئ الكريم في صفحات هذا العدد الخاص الذي يحيي مآثر الراحل العظيم القاســم بن علي الوزير رحمه الله كل معانى العدل في المال والخير في الأرض والشورى في الأمر حية تتحدث عن نفسها من خلال فكر سلوك ومآثر الراحل القاسم (رضوان الله







لطف لطف قشاشة يبعث برسالة إلى القاسم في الذكري الأولى لرحيله







الطريقإلى المستقبل حسب رؤية القاسم بن عليالوزير

عضوالمجلسالسياسي الأعلى الأستاذ محمد صالح النعيمي يتحدث عن الضوء الذي لا ينطفئ

القاسمأمير

القوافي قصيدة

للشاعرالعربي

وليدالكيلاني

ساعة البقظة.. شعر للأستاذ قاسمبنعلي الوزير

الأستاذ البغدادي وجولة في وجدان الشاعرالقاسمبن عليالوزير



ناجي السهمي.. الكرامة أولاً

أحمدسليميرثي الوالد قاسم بن عليالوزير







الأديبوالشاعرمحمد عبدالسلام منصوريكتب عن الأستاذ القاسم مفكر وشاعروعن كتابه "حرث في حقول المعرفة







الدكتورعلي القباني يكتب عن القاسمالبعيدعن المغالاة والتصنع والتكلف

عدد خاص - بمناسبة الذكرى السنوية الأولى لرحيل

## اضاءات في الذكري السنوية الأولى لرحيل الشاعروالأديب والمفكرالسياسي القاسم بن على الوزير



## شايف صالح النعيمي

ولد الفقيد في ١٣ ذو القعدة من العام

وتوفى في ١٢ ذو القعدة من العام ١٤٤٥هـ نشأ في بيئة سياسية متقلبة حيث اعتقل

من مؤلفاته الشعرية ثلاثية الفراق والحزن والإشراق وهي (الشوق يا صنعاء ،أزهار الحزن ، لم تشرق الشمس بعد ) وغيرها .

رحرث في حقول المعرفــة \_ في الديمقراطية-شاعرية الثورة وثورة الشاعر )

له الكثير من المحاضرات والمقالات والكتابات الهادفة لتقديم رؤى لنهوض اليمن والأمة الإسلامية وتصحيح المفاهيم الفكرية المغلوطة تحل علينا الذكرى السنوية عنا لرحيل رائد من رواد مدرسـة التنوير في الفكر السـياسي والأدبي في العالم العربي والإسلامي . من العظماء القلائل الذين جمعوا بين صدق

الكلمة وعمق الرؤية وشــجاعة الموقف، ثائرا" مناهضاً" للظلم والنظم المستبدة وداعيا" الى الشورى والعدل والخير والحرية والنهوض والسلام، ترك المناصب زاهدا" عنها، وهب حياته مع شقيقه الأكبر المفكر الإسلامي الكبير /إبراهيم بن علي الوزير رحمهما الله واسكنهما رُبُّرُهُ مَا الفُردوس الأُعلى مسع النبيين والأخيار والصالحين في مسسيرة نضال طويل في سبيل اليمن وقضايا الأمة الإسلامية والدين الإسلامي

عاش القاســـم بن علي الوزير وبلده اليمن وقضيته الأساسية واللركزية القضية الفلسطينية لم يغيبًا عنه وعن قلبه وفكره وأشـعاره وقصائده ولهما الأولوية في مقالاته ومحاضراته وكتاباته بل أنهما مرتكز مسـيرة

شخصيا التقيته في صيف عام ١٩٩٤م بمدينة جدة لأول مررة، وما أروع وأجمل ذلك اللقاء، فتمنيت لو يطول لساعات وساعات ، فهي فرصة عظيمة أن تقابل وتجلس مع قامة في القَّكر والشعر والأدب وبحجم ذلك الراحل العظيم، لتنهل من بحر فكره ومعارفه ما شئت تتزود بها في مسيرة حياتك، وتوالت لقاءاتنا به خلال فترة تواجدي بمدينــة جدة منذ صيف ١٩٩٤م وحتى نهاية عام ٢٠٠٠م وكانت اغلب لقاءاتنا تتم في رحاب مجالس ومحاضرات أســـتاذنا الكبير /إبراهيم بن علي الوزير فكان القاسم بالنسبة لي النهر الواسع اغترف منه علم و معارف و أفكار، فهو المعلم والمرشد لي أثناء عملي بمكتب الأســــتاذ إبراهيم بن علي الوزير رحمهما اللـــه جميعا"خلال تلك الفترة بمدينة جدة... وبعد عودتي إلى ارض الوطن كان القاسم هو الملهم والمرشد الموجه في مختلف محطات العمل باتحاد القوى الشعبية اليمنية حتى تولى قيادة الاتحاد رئيسا للمجلس الأعلى بعد رحيل الأستاذ إبراهيم أواخر العام ٢٠١٤م في خضم ظروف قاسية وشاقة يعيشها الوطن.. فجاد وزاد حتى رحل عنا يوم الاثنين ١٢ ذو القعدة من العام ٢٠٢٤م وشكل رحيله خسارة ليس لليمن فحسب ، بل للأمة العربية المفكر المجاهد الأديب والشاعر الكبير الذي لأ يشــق له غبار ، وعزاءنا فيه أنــه باق بفكرة

نســــأل الله أن يتغمدهما بواســع عفوه ومغفرته وان يسكنهما جنات الفردوس الأعلى من الصديقين والأنبياء والصالحين ونعم أولئك

أمين الأمانة السياسية باتحاد القوى الشعبية



اتحاد القوى الشعبية اليمنية رئيس التحرير

لطف لطف قشاشة

مدير التحرير عبدالرحمن مطهر

الإخراج الفني: إبراهيم سعدان

## جولة سريعة في وجدان الشاعر الراحل قاسم بن علي الوزير

الثورة في فلسفة القانون لها مفهوم يمازج بين القانون والدين والسياسة، وهذاالمفهوم لامسهالشاعرقاسمبن على الوزير رحمه الله في كثير من أعماله الفكرية والشعرية، كما هو شأن الشعراء والمفكرين الذين تسكن وجدانياتهم قضايا الوطن والإنسان بعيدا عن كلأنواع التمييز العنصري.

## • عبد العزيز البغدادي

ومضمونه أن الحــق في الثورة له صفة العمومية تبعاً لكون الحق في السلطة والثروة حق عام لارتباطهما بلا جدال. وقوام ذلك في عصرنا الحق في العدالة

والحريــة، ومعلوم أن الإخــلال بواجبات العدالة إنما تقترفه الســلطة الحاكمة دائما لأنها تمارس الاحتكار المشرعن للقوة كون القوة أداة إنفاذ القانون وقبل أن تولد دولة القانون أداة تنفيذ إرادة الحاكم الفرد يستوي في ذلك العادل من الحكام والظالم!. وينتسج عن الحق في الشورة في دولة المواطنة الحديثة حــق كل من يمتلك الرؤية والقدرة في القيام بها بعيداً عن تجهيل العامة وتضليلهم وسعياً للخروج من حالة الظلم والاستبداد، وإزالة أسباب انحراف مسار الوظيفة العامة في الدولة.

وقد تطورت وطيفة سلطات الدولة شكلها وأسلوب إدارتها تاريخياً من حكم الفرد إلى حكم المؤسسة، ومن مفهوم الحاكم والمحكوم والسيد والمسود إلى مفهوم دولة القانون والمواطنة المتساوية بعد أن قدمت المجتمعات تضحيات جسام ، وتختلف المجتمعات في مدى وعيها والحفاظ على مكتسباتها والاستفادة من رؤى أبنائها وإبداعاتهم ويقاس الفارق بين المجتمعات التي تقدر قيمــة أبنائها المبدعين من خلال حجم العقول المهاجرة ويبدوا أن اليمن من أقل البلدان استفادة من نوي القدرات والكفاءات العلمية وهذا من أبرز عوامل و المجاب ذلك ينبغي أن يكون محل بحث جاد للمؤسسات العامة والخاصة!.

إن فقيدنا من القلائل الذين ترســخت قناعاتهم بضرورة أن تقترن الأقوال بالأفعال في كل عمل عام أو خاص!.

ويساعدهم على إعاَّقة حركة المَجتمع . في كل عصر تولد وتموت مصطلحات كما تولد وتموت الأفلاك والنجوم والكواكب وكل مفردات الطبيعة والكون الممتلئ دائما بالحياة والموت!. المنبعثون من هـــذا المنطلق يدركون ما يفعلون ويفهمون أن التاريخ لا يتوقف وأن

العُلُماء وفئات الشعب اليمني ، ويقصد

بالعلماء آنذاك وإلى اليوم علماء الدين

وفقهائه ولعل هددا المفهوم قد أصبح اليوم

عائقاً لأنــه يعطي الفقهاء نوع من الوصاية

الثورة اليوم لها مبادئ وأهداف وقيم تختلف

ولكيلا يتوه الإنســـان في التعميمات التي ينتج عنها في الغالــب أحكام مطلقة جائرة

يحرص الإنسان الحصيف على التمسك

بالعقل والوعي والإحساس بالمسؤولية في كل

الظروف والأحوال ويتشبث بالمبادئ التي

والخروج عن هــذه القاعـدة أيا كان

مصدرها الفقهي والتاريخي وتفسيراتها

يبعد الإنسان عن الصواب. وفي هذا السياق يبقى الشعر أبرز أشكال

التعبير المكثف عن وجدان الشاعر الثقافي

الوطني والإنساني والسياسي والديني المتناسل والديني المتناسل والمتسلسل عبر التأريخ الطويل في

البحث عن الدولة العادلة بمخرونه الإيجابي

وســـيبقى الحال كما هو عليه كما يبدوا طويلاً إلى أن يتم اســـتيعاب المعنى الإنساني

لرفض الاستبداد والظلم كخلاصة لثورة

إنسانية سلمية شاملة في عمق مشاعر

وسلوكيات الثوار الحقيقيين وليس الذين

يتخذون شعارات الثورة مطية لأحلامهم

وهذا ليـس حُلماً في الفـراغ لكنه نتاج

. الذاتية المريضة.

والسلبي صدق الباحثون أم كذبوا!.

تقرب طالب العدالة من مراده ولو نسبياً.

عما علموه وتعلموه في الأزمنة الغابرة ، أي أن مفهوم الثورة يتجدد باستمرار ، وهو ما يحتم بعدما عشناه ونعيشه من أحداث المستمر نحو الأفضل. هذا المبدأ ينطلق من ذات الإنسان ليتجه واضطرابات مست جميع الرؤى والمذاهب في الصميم ضرورة الابتعاد الجاد والحاسم عن أي أن الثورة الحقيقية القابلة للبقاء الخلط بين الدين والسياسة في إدارة أعمال السلطات وجعل جميع الآراء المستنيرة في مختلف المذاهب مصــدراً يقوم على الاختيار الحر لأفضل ما فيها من آراء يمكن الاستفادة منها وإعادة الاعتبار للعقل والاجتهاد ليكون العلم هو مرتكز بناء وتسيير الدولة .

> هذا المفهوم للثورة عند الشاعر مرهف الحس يبطل كل الثـورات التي يرمز إليها بالمدفع والدبابة وكل أنواع أسلحة الدمار أيا كان مِدي شموله والتي تجند خدمة لمذهب أو دين أو أي إيديولوجية انعزالية عنصرية!.

> شعلة ثورة الحب باقية إلى الأبد إذا فهم الإنسان الحر كُنه هذه الثورة والواجبات التي تتطلبها لتكون قائدة له يستنير بها بالنجاة نحو الحياة التي تضمن كرامة الجميع وسعادتهم !.

> وكل مذهب فكري أو ديني يؤمن بديمومة الثورة أي بما كان يعرف بمبدأ الخروج على الحاكم الظالم كواجب وحق في نفس الوقت لا يقصد بها اليوم إلا ثورة العلم الحديث بكل تفاصيله!.

> مهمة من حلقات الثورة المستمرة في تاريخ الحركة الوطنيـة اليمنية وهي أقوى دعائم ثورة ٢٦/سـبتمبر/١٩٦٢ ليس فقط لأن ثورة ٤٨ قامت على أساس نظري وموضوعي كان حينها تعبيراً عـن أحدث ما وصل إليه الإنسان الباحث عن الحريــة الاقتصادية

أحمد سليم الوزير

ذاته وأن المقدس وفق كل الرؤى والفلسفات وفي البعد الإنساني المعاصر هـ و الإيمان المطلق بجوهً روقيمة العدالة وبأن ديمومة الثورة مفهوم يستوجب ضرورة التغيير

إلى أقصى مدى يصل إليه في هذا العالم. والرسَّوخ والانتشار هي التي تعبُر من الإنسان وبالإنسان إلى رحاب الحب الواسعة والوئام والسلام، وهذا المعبر هو الذي يتوجب أن تجتمع فيه الصعوبة والسهولة على النحو الذي تذوب فيه ومن خلاله كل معاني الخير

وتورة ١٩٤٨ أو ثورة الدســـتور حلقة

السلطة والمواطن على نظرية العقد الاجتماعي مســـتفيدين من الثورة الفكرية الفرنســـ كنواة وبداية لمشاركة المواطن في صنع القرار ، وإنما أيضاً لأن من قام بها كانوا نُخبة من

أرست على قيم الدستور يقظتها فنورت وأنارت أقوم السبل سارت على هديه الميمون وانطلقت به الجماهـــير ملء الســهل والجبل هذا الفقيد المستجى من طلائعها بلا أدعاء ومن روادها الأولُ

من حيث الواقع التاريخي معلوم المآل المأساوي لثورة ١٩٤٨ ولكن من الضروري كذلك قـــراءة الأحداث بصـــورة فيها القدر اللازم من الأنصاف والأمل وهو مالا يكون في مثل هذا الحدث الثوري البارز إلا من خلال مراجعة شــجاعة من قبل جميع الأطراف ولكل تفاصيل الحدث والواقع البائس الذي قامت الثورة من أجل تغييره، وكذا دراســة أسباب فشل الثورة وعدم تمكنها من تحقيق

ورغم هذا المآل فقد سجلت حضورها في التأريخ وفي خبايا الصبح الذي بشر الشاعر الوزير بمقدمه في قصيدة (عودة الغريب) التي قالها في وداع سعيد رمضان:

في الصبح .. إن الصبح يقتربُ الشّمسُ طالعـة ويعجزهـم في صدهـا مهمـا طغـى الطلـبُ) نفس المصدر السابق ص ٧٤٧- ٣٤٩) ومن خلال مشاعره الإنسانية الفياضة نجد للجهاد والوطنية والثورة في شعره معنيِّ انسانيا عميقاً ومكانة رفيعة ، يقول في

وجدان الفرد بما يعنيه متن تنام الوعي المجتمعي المدرك لأهمية الاستفادة من كلّ

نجد للَّجهاد والوطنية والتورة في شعر الفقيد قاســـم بن علي الوزير معنى إنسانيا ضمَّنه

ففي مرثاته الحزينة (أحزِان الشـفق)

الشعرية – ص ١٩٠).

التي رثّى بها المرحوم الراحل أحمد بن محمد عبد الله الوزير يقول الشاعر المرحوم قاسم بن علي الوزير واصفا ثورة ١٩٤٨

(الصمــت مــضروبُ الجرآن على جنباتهـا والقهــر والغضــبُ وكمــا علمــت فــإن موعدهــم

قصيدة : مهداة لروح أحمد يحيى المداني -الفقيد الذي لم يفقد : (أولئك قومٌ إن بنوا أحسـنوا البناء وإن عاهدوا وفوا .. وإن عزموا شـدوا)

من خلال مشاعره الإنسانية الفياضة

(مجموعــــات قاسّــــم بن عــــــي الوزير

أهدافها ورسوخها.

المصدر السابق ص ٢٣٤).

وللإيمان عنده معنى ثوريا وإنسانيا

ليس في الموت ما يُخاف ولكن قد خشــيناه إذ جهلنا رحابه)

(اللـــه للأحرار ألّــف بينهم

حربُ الطّغاة ونصرة الضّعفاء)

وهذا المعنى ينبذ المذهبية والطائفية بكل

نعم هدف الأحرار نصرة الضعفاء وليس

التحالف مع الفاسدين واتخاذ الكذب سياسة

والتضليل منهجا وفقأ لمبدأ الغاية تبرر

الوسيلة أو ما يطلق عليه التقية عند فرق

والحرب المشروعة بنظر الشاعر هي

الحرب الدفاعية وحدهـا ولا تدخل ضمنها

بالتأكيد ما تطلق عليه السدول والحماعات

التي تعشق الحروب وتؤل لمن يدعون الجهاد

باسُّم نصرة المستضعفين وسلوكهم أبعد ما

يكون عن الحرص على إحقاق الحق ونصرة

المظلوم، وفي هذا السياق تقوم الشعوب

والدول بالحروب بالحرص على معادلة القوة

التي تتحقق من خلال الموازنة بين العلم وقد

حرص الشاعر على أن يرمز إليها بالقلم مع

منهم وسيفٍ ليس يغتصب)

من قصيدة: عودة الغريب المصدر السابق

أما في مرثاته الشجية التي نعى فيها أخته

فقد عبر عن مشاعر مهتاجة ومنها هذا

(صحتُ الشعوبُ على هدى قلم

السيف الذي لا يعتدي ولا يغتصب:

صورها وأشــكالها وهو مرض تعاني منه

الدول الأكثر تخلفاً.

المصدر نفسه ص (٤٤٤) من قصيدة -

إن مـن يرى رحاب المـوت يدرك هموم الحياة كلها والتي يجب أن تتركز في السعي من أجل السلام الحقيقي الذي يبدأ من ذات كل فرد يهتم بالســــلام ليشمل العالم، وهذا المفهوم هو غاية كل الثورات والمسكونين بهذا الهــم يدركون معانــي التضحية بكل غال ورخيص من أجــل تحقيق هذه الغاية ليس بالمجازفة بالأرواح وإنمــا بالعلم والحكمة والوعسي والثبات الصادق عسلى الحق وقيم العدل والحرية، وبِهـــذا المنهج ندرك معالم رحاب الموت التي أشار إليها الشاعر.

إن الشـعر كائن له حياته التي تعكس حياة مبدعه ولكل مرحلة تاريخية شعرها المعبر عما وصل إليه الشاعر ومجتمعه والبيئة الأدبية من حيث الشكل والمضمون والمستوى الجمالي الذي يبعثه في النفوس!.

## في رثاء الوالد قاسم بن علي الوزير

لقد أخذني رحيلك إلى مناطق سوداء في قلبي لم أتجرأ أن افتحها ، أريد أن اكُذب ما ســمعت . لقد خلط رحيلك الحقيقة بالجنــون ، لماذا رحلت بهذه السحة ، لماذا يا والدي وأســتاذي وصديقي الذي لــم أعرفه إلا منذ بضع ســنوات، ثمانين ونيف عام من عمرك لم احظ منها ســوى

. أتظن أن حزني مبالغ به ،ربما أظن ذلك أيضاً لكن ما في اليد حيله، أحيانا نحزن ونفرح و نحب ونكره لا ندري لماذا، المساعر شي غبي إذا انفجرت ضاع سلطان العقل و غابت المحكمة ،فهل الاختباء يساعد في حزمها ،لقد رحل أشخاص عاشرتهم لم احزن هكذا على فراقهـم ، لماذا كل هذا الحزن طيك ، ربما لأن مئات الحوارات حدثت معك في مخليتي عندما أقراً لك كتاب أو قصيدة.

. يا والدى قاسم ســـامحنى ،أرجوك سامحنى، فأنت الأب العطوف الذِّي ابتلاه الله بالولد الشقي، وأنت الكريم الذي استنزفته، وأنت وأنت وأنت وأنا وأنا وأناً .. لقد تغير شي كبير برحيلك، أصبحت كالعاري يبحث عن

الكثير من مصائبي وبعد ستر الله سترتها. أبى العالي لقد رحلت وتركت لنا وللوطن إرث كبير، و هذا اِلشيء ّمـــا نّفخر به ، إلا انه يترك على كاهلنا حمل ثقيل، وأمانه عظيمة يجب

ورقة التوت لتسلِّرَه إلا انك كنت تلك الورقة ، فقد علمت

أن نُحافظ عليها ونصونها. أبى الغالي صحيح أن مرضك كان طويل ورحيلك متوقع وهذا سنة الله في الكون، إلا أن صدمة رحيك توازي صدمة رحيل شهيد، ربما لم تقتل بطلقة ولكنك قتلت بألف طلقة من المعاناة و الكذب وقابلت كل ذلك بالصبر و

أبى النالي كم قابلت الإساءة بالإحسان، و الفقر بعزة النفس، والغنى بالجودُّ، و المصائب بالصبر والتجلد، لقد قابلت النجاحات بالتواضع، والفشل بالحمد لله والتوكل.

في محيرً للأسرة، كنت أبًا للجميع، مربيًا حكيمًا، يحتوي أفراد أسرته بصدر واسع وصبر نادر. لم تكن تستعجل الرد أو الحكم، بلّ تدرس الأمور بعناية، وتجيب بعد يوم أو أكثر، فتخرج كلماتك كأنها وحي حكيم، لا تطرق الآذان فقط، بل تصل إلى القلب مباشرة. من عرفك، عرف رجلاً عاشِ الغنى والفقر والغربة، فــكان أكثر الناس تواضعًا، وألطفهم لســانًا، وأصدقهم

في فضاء المجتمع، كنــت صاحب يد بيضاء، امتدت بســخاء إلى القريب والبعيد، إلى من يعرفك ومن لا يعرفك. لم تســأل يومًا عن فكر أو انتماء، بِل كنت تسال عن الحاجة، وتغيث الملهوف، وتواسي اليتيم، حتى أصبحت أبًا لكثير من الأيتام في اليمن وخارجها. لـم تبخل بمال ولا عاطفة، وأتيت ربك



· يا و ق ميدان الأدب، كنت الشاعر المرتحل، المغترب ببدنه، المقيم في وجدان أمته. كان شعرك مرآة صافية لذاتك، صادق العاطفة، نبيل المعاني. غنّى

للقدس، وبكى العراق، وحقّ زعلى الجهاد، وعاتب التضعف العربي، وقارع الطغيان. لم يكن شعرك بكاءً، بل نداءً. قال عنك كبار الأدباء والنقاد العرب، كالراحل راشد المبارك، ود. أحمد الساعي، ومطهر شهاب، والمقالح، لأنك كنت شاعرًا بمستوى المرحلة والرسالة. ولا انسي إحدى قصائدك الذي مجوت فيها الحكام : فكان القاسم يقارع الحكام بشعرة قائلا في إحدى قصائده: تجبروا كي نرى فيهم جبابرة أمثال هارون أُو أمثال معتصمُ.. ليســوا جبابرة لكــن زبانية فللجبابــرة بعض الزهو

ســـل اليهود وســلهم هل ترى رجلا لولاهم لم تكون

. في ساحة السياســـة، عُرِسَ فيك الوعي الثوري منذ فشل ثورة ١٩٤٨، فكنت من السابقين المؤسسين لحزب اتحاد القوى الشعبية مع والدنا إبراهيه الوزير في عام ١٩٦٠،

وساهمت في صياغة دســـتور الجمهورية، وِعُيّنت مستشارًا سياسيًا للرئيس السلال، ثم اخترت طريق المعارضة عندما رأيت التنازع على السلطة والانحراف عن البادئ. رفضت المناصب والمغريات، وكان آخرها عرضًا من الرئيس على عبد الله صالح لتولي وزارة الخارجية، فآثرت أن تكون صوت الضمير، لا بوقّ السلطة. قلت في واحدة من قصائدك:

أخفي الجراح بنفسي وهي قاتلة \*\*\* وأمنح الناس منى الوجه جذلانا. فليشِّرب الناس من كأنسيُّ مشعشعة \*\* \* وأحتسي دونَّ خلق الله نيرانا. يا من يرى الوردة الحمراء باسمة \*\*\* دمى جرى في عروق الورد ألوانا. ـت يا والدي وقد تركـت لنا إرتًا نفخر به، لكنــه يضع على عاتقنا مسؤولية عظيمة، أمَّانة يجب أن نصونها ونواصل حملها. رحيك، وإن كان متوقعًا بعد معاناة طويلة، إلا أن وقع الفقد مؤلم، وصدمة الغياب موجعة، لا تختلف عن فجيعة الشهداء.

عهدا علينا أن نسير على خطاك و نتبع سنتك و نقول قولك حتى إذا دخلت ر ضب دخلنا، ليس ذلك تعصباً أعمى منا ، ولكِّن لأننا من كتاباتك عرفناك، وِبِأَفكارِنِا أَنْتَمَناك، حتى إذا غضبت غضبنا و أذا أحببت أحببنا. نساً أن الله أن يتغمدك بواسع رحمته، ويجعلك في زمرة الشهداء والصديقين.

إنا لله وإنا إليه راجعون. • أمين أمانة العلاقات العامة باتحاد القوى الشعبية

## القاسم الوزير. الكرامةأولأ

بقلم : ناجي صالح السهمي



إني أهاجر لا خوفا ولا طمعا لكن حفاظا على نفسي كإنسان لقد لخِص الفقيد في هذا البيت الشعري حال اليمن حين غادرها للمرة الأخيرة، منتصف ثمانينات القرن الماضي، ونتحدث هنا عن الحالة السياسية التي وصلت حدا لا تطيقه النفيوس الكريمة، إذ كان قد الســنشرف مســتقبل اليمن من خلال أداء الرجل الأول في السلطة، الرصيد القيمي والأخلاقي لمن ينخرط ون في خدمة الرئيس ودولة فخامته، وهذا ما لا يقبله رجال من طراز القاسم، الذي فضل العيش في الشتات محتفظا بكرامته وإنسانيته ومتطلعا إلى واقع جديد عبرت عنه قصائده الشعرية التي استجمعها ديوانه " لم تشرق الشمس بعد ". كان القاسم وهو يدعو إلى حرية التعبير يأنس إلى الإبداع ويشجع عليه، لكنه في اللقابل لا يقبل بالتجديف، كون الكلمة مسئولية، وهيّ عنوان قائلها أو كاتبها، وكان وهو يتابع استمرار السلطة وأدواتها في ــتهداف اتحاد القوى الشـــعبية اليّمنية وتفريخه تحت مسميات تى، يرى أن الأحزاب برسالاتها لا بأسمائها، وأن الفكرة هي الأساس، فإذا غابت الفكرة بزغ الصنم. ما أحوجنا وأحوج اليمنّ اليوم للحرث في حقول قاسم الوزير، من أجل وطن ينعم بالشورى في الأمر، والعدل في المال، وتعود خيرات أرضه لكل المواطنين.

أمين الأمانة الشعبية باتحاد القوى الشعبية

جُرثٌ في حِقول لمع فه



## المفكرالشاعرالقاسم بن على الوزير.. وكتابه «حرث في حقول المعرفة»

في العام الماضي، عزيت الصديق العزيز، المثُقف الموسوعي زيد بن علي الوزير في وفاة أخيه،الشاعرالمفكرقاسم،رحمهالله فعبرت له عن مشاركتي حزنها لبالغ بمصابه الجلل جراء وفاة أخيه؛ فغص بعبَرته وهو يقول بصوت متهدج: "بل إنه رفيق عمري وتوأم روحي"؛ فأكدت له أن كل من عرف أخاه الفقيد قاسم رحمه الله؛ لابد أن يحزن، لفقده رحمه الله، بكونه. كما عرفَتُه النخبة اليمنية. شاعرا ومفكرا وصاحب رؤية وموقف؛ فضلاعن كونه صاحب أخلاق رفيعة، وبكونه داعيا إلى رؤيته السياسية بمنهج سلمي قويم، كما عبّ رتاله، عن أسفي لأني لم أتعرف على شخص المرحوم ولم أحظ أيضا بالاطلاع على إنتاجه الأدبي والفكري، فبادر

وأخبرنيأنه سيرسل إليَّ، كتابين من إنتاج المرحوم هما (حرثٌ في حقول المعرفة)، و (مجموعات شعرية)؛ فما إن وصل إلى الكتابان اتجهت إليهما بشغف، فبدأت بتصفح الكتاب الفكري، وثنيت ب"مجموعات شعرية" ثم اخترت بعضامما تضمنه كتابه الفكري فقرأتها قراءة أولى متمنيا حينها أن يتاح لي وقت لكتابة لمحات عما استخلصت همن قراءتي الأولى لما اخترته، مما أسماها في توطئة الكتاب"محاضرات وأحاديث"، لتكون مساهمتي، بمناسبة مرورأربعين يوما على وفاته.



غـــير أني بعد أن فرغت من قراءة ما اخترته أدركت مدى الأهمية الفكرية للمواضيع التي اخترتها، وبالرجوع إلى ما أبانه المؤلف في مضمون توطئته لكتابه الهام، أدركت أنها ليست أحاديث كما أسماها؛ بل مجموعة من المقالات الفكرية منقولة عن المحاضرات التي ألقى معظمها على "مركــز الحوار العربي " في منطّقة واشنطن، المركز الذي أوضح الفقيد رحمة الله، أنه "صار ملتقىً للصفوة من رجالَ الفكر والعلم من العرب.. ومن أسلاتذة الجامعات ومن محامين بارعين ومثقفين كبار ورجال أعمال ومن كل مفكر نابه من

إنها بحق مقالات ذات أهمية كبيرة، بما تثيره من قضايا لها أبعاد متعددة: فكرية، سياسية، اقتصادية، اجتماعية، تاريخية، سياسية، وهي كما أوضحت التوطئة، مراجعات للعديد من القضايا المعاصرة التي تشغل حيزا كبيرا من حياتنا الثقافية، بكل أبعادها، كما أنها ليست محاضرات متفرقات على مواضيع شتى بل إن قضية واحدة جمعتها واستغرقت كل اهتماماتها، هَى قضية (النهضة) الشاغلة للفكر العربي، منذ القرن الثَّالث عشر الهجري، والتاسع عشر الميلادّي، وأنها ما

زالت سؤالاً قائماً حتى اليوم. بعد قراءتـــي الأولى، أدركت أن الكتابة، عما اخترته من عناوين الكتأب، ستكون كتابة قاصرة، عن إعطاء الكتاب ما يستحقه من الأهمية بالنظر إلى أن محاضراته هي بنية متكاملة تتنوع مواضيعها حول قضية

لذلك فلابد من إعادة قـراءة الكتاب قراءة متأنية أتمكن من خلالها لفت نظـر القراء إلى أهمية الكتاب وضرورة قراءته، فأنا على ثقة أن المواضيع التي أثارها الكتاب ستدفع كثيرا من قرائه، بخاصة منهم الهتمين بتجاوز تخلف البلدان العربية، ستدفعهم إلى الانخراط في حــوارات بــين \_ مختلف الفئات الاجتماعية، والاتجاهات السياسية والرؤى الفكرية والمذاهب تنطلق منها، والأهداف التي تسعى لتحقيقها والمسارات المتعددة لتكامل بنية النهضة العربية المأمولة لكل البلدان العربية، فجميعها مازالت سادرة في تخلفها، ولو بدرجات متفاوتة، فيما بينها، فبالنهضة، تتجاوز الأمة العربية واقعها الراكد، الذي استطال أمده منذ

سقوط حضارة أسلافنا. إن الكتاب يحتوي على مقدمة ضافية بقلم وإمضاء

المثقف الموسوعي والسياسي المحنك / زيد بن على المقدمــة، في مبتدئها بالعاطفة الجياشــة نحو أخيه مؤلف الكتاب، فقال عنه: "هو شـــقيقي ورفيق دربي سرنا معا منذ سقوط الثورة الدستورية عام ١٣٦٧هـــ ١٩٤٨م حتى الآن في ظروف سادتها العواصف الهائجة فبدلت من يسرنا عسرا وأذاقتنا مرا "موضحا أن ســـيرتهما بعد مَن ســبقهما لم تغير اتجاههما الدستورى رغم كل الخطوب والإغراءات، ثم عبر عن هذه العاطفتة النبيلة تعبيرا صادقاً، حتى امتلاً ضميره رضاً عما فاض به وجدانه من محبة خاصة لشقيقه ورفيق حياته في السراء والضراء، بهذا أسكت العاطفة حينا من الكتابة؛ حتى أزهرت كلماتُها في المقدمة بالأحكام الموضوعية المنصفة المجردة عن هذه العاطفة الصامتــة الآن في أعماقه، ســعيدة بموضوعيته التي ويرتلونها في معابد مذاهبهم". عرفتُها عنه، والتزمها قلمُه، فأكد ذلك بقوله: إن "هذاً هو حالي عندما أقدّم شـقيقي ورفيـق طريقي فلن تغلبني عاطفة ولن أقول فيما أراه إلا حقا ما استطعت

فكتب المثقف الحصيف زيد عـن أخيه الفقيد، في مقدمة الكتاب، عن تعدد شخصية أخيه بكونه شاعراً كبيرا وأديبا بليغا، وعن مدى معرفته بتاريخ الفكر الغربي، ومضمون الفكر الماركسي، وعلى إنتاج عمالقة الفكر القديم، كالمعتزلة، والفكر الحديث كالإمام أبي زهرة، ومصطفى الرافعي، وعباس العقاد، وأحمد حسن الزيات، وأنه ـ فيما يخص الفكر الحضاري ـ تأثر بالفيلسوف مالك بن نبي، واللافت قوله "لقد تأثر بهم إلى درجة أنه لو جُمِع الأربعة لمثلهم القاسم بسن علي الوزير خير تمثيل"، وأضاف الأستاذ زيد، وحما ما أضاف، في المقدمة: أن قام القاسم يسيل ثنيات الطريق إلى الصراط المستقيم: سبيل المعرفة." "بالممتع من الفكر، والجميل مـن النثر، والبليغ من الشعر، وهو في كل من الشعر والنثر، يهدف إلى إيقاظ

> وإخراج المجتمع من جموده." و "بكل تلك المواهب أضاء القاسم الوزير في كتابه هذا زوايا بحاجة إلى تنوير وأشهد أنه أحسن التحليل، وأنار الطريق لمجتمع يضطرب في أكفان بالية، ولكي نفهم ما قدمته هذه المحاضرات من منا فع فلا بد من الاطلاع على مجتمـع (ما بعد انهيـار الإمبراطورية العثمانية)" وبعد أن بين عدم شكه في أن الدولة

> الفكر من غفوته، وتصحيح السياسي من انحرافه،

ما قدمه القاسم في كتابه فيه فهم دقيق للمفاهيم وعمق للأفكاريجد فيهالناس منارة تهدي للخروج منغياهبمفاهيم منحرفة تعتقت ومفاهيم أخرى أضرت

العثمانية رغم ما بها من أخطاء كانت بمثابة الســور الحامي للشرق المسلم من الاحتلال الغربي الذي حمل معه كثيرا من المفاهيـــم الخاطئة الغامضة التي أغرت كثيرا ممن هم ضحايا أنفسهم من هذا الشرق ليمارس بها غوايتهم، ومحو هويتهم وقد حاول "السيد جمال الدين الأفغاني والإمام محمد عبده ومدرستهما التنويريــة مقاومة تلـك المفاهيم بإحيـاء المفاهيم الإسلامية البناءة، وشكل موقفهما وموقف مدرستهما خُط دفاع أضعف الهجمة الغربية نوعا ما، لكنه لم يتغلب عليها لا بسبب من الغرب ولكن بسبب من العرب" وبعد أن بين المفكر زيد الوزير انقسام العرب بعد شتات الرؤية إلى "قسمين قسم استمر في التغريب بمفاهيمــه الغامضة ولم يستفيدوا مـن التجربة العثمانية، فظلوا يعزفون بقياثير مكررة نفس اللحن ونفس الكلام، ومضى آخرون يلجون في نهجهم المتخلف

وألحــت المقدمة إلى ما مضمونه: أن تحَكُم المفاهيم المبهمة، الكيدية، يشيع الثقافة الاستهلاكية غير القادرة على إيضاح مظاهر هذه المفاهيم المبهمة، وكشـف بواطن كيديتها، وتجعل محاولات (النهضة) واهنة القواعد مخلخلة البناء، بما يســوق دائما إلى فسـاد السلطات الحاكمة، وموظفيها، وانتشار الفقر والجهل بين أفراد المجتمع، واختلافهم شيعا وأحزابا، وخلص كاتبها إلى القــول"إن إدراك هذه الأمور ضرورة لفهم شروط النهضة ولفهم الخروج من سراديب الماضي لمنافي للماضي المنافي المنافق الكيد الوافد؛ لهذا قام (القاسم بن علي الوزير) في كتابه هذا ليوضح المخرج من الغموض إلى الوضوح ومن الخلل إلى الثبات ومن الأعماق إلى السطوح، ومن

و في رأيي أنه لامس لب الحقيقة، إذ نبه بإشارة سريعــة إلى أن وضوح المضامــين شرط لمعرفة جلاء الطريق وأســفه من أن المضامين الإســـلامية تغيرت وتبدلت والمضامين الغربية شابتها المكايد،" ولو كانتا واضحتين بدقة لما احتاج أحدٌ إلى عناء التوضيح... ومن هنا فإني واثق أن ما قدمه (القاسم بن علي الوزير) في كتابه هـــذا وفيما كتب من فهم دقيق للمفاهيم وعمق الأفكار سيجد فيه الناس منارة تهدي للخروج من عياهب مفاهيــــمَ منحرفةٍ تعتقــت، ومفاهيم أخرى أَصْرّت"

نعم إن وضوح المضامين للإفهام سواء أكانت تعاليم دينيــة أو نظريات بشرية، وصحة تطابقها مع خيرية الفطرة الإنسانية، ومتطلبات العصر الحديث

وأخذها بوسائله العلمية، هي الشرط الأساس في معرفة الأسس التي يجب أن تنطلق منها الأمّة بكل فئات مجتمعاتها، لامتلاك وسائل (نهضتها)، وتتأكد بها قدرتُها على تحديد ." السبل القويمة التي يجب السير عليها للبدء في بناء قواعد ثابتة للبناء

الحضارى الذي تتجاوز به الأمة أسباب تخلفها والاستقادة من علوم العصر بهدف بناء حضارتها المعاصرة، المحافظة على القيم الأخلاقية الرفيعة، التي أكدت عليها تعاليم دين الفطرة الإنسانية السليمة.

توقفتُ طويلًا، عند عتبات الكتاب المتمثلة في هذه المقدمّـة الضّافية، للمثقف الموسـوعي زيد بن علي الوزير، لأسباب أهمها أنها تضمنت تقييما، للكتاب، ولكاتبه، استطاع - بعد أن جاهد النفس على إسكات ر. العاطفة في أعماقه \_ أن يجعله بحق تقييما موضوعيٍا، ولأني بعد قراءتي المتأنية للمقدمة والكتاب اقتنعت أن أحدا لا يستطيع أن يضيف إلى هذا التقييم شيئا آخر، وأما السبب الأكثر أهمية، أن المقدمة والكتاب، قدما للقراء علمين مـن أعلام الفكر والثقافـة، يتميزان، بموســوعيتهما الثقافية التي نهلت من مصادر قديم وحديث الفكر العالمي، العربي، اليمني، فضلا عن تنوع قدراتهما، الأُدبية والشَّعريَّة والبحثية، ونشـــاطاتهما السياســية، النظرية منها والعملية، ر. الداعيـــة إلى إقامة الدولة الدســـتورية التي دعت إلى إقامتها الثورة اليمنية الدسيتورية لعام ١٩٤٨ ولم يكتب لها النجاح، وهما مع أخيهما المفكر الإســــلام إبراهيم ينتمون إلى أحد أهم قادة الثورة الدســــتوريةً وشهدائها البارزين، هو علي بن عبد الله الوزير. لقد هيأت لي هــــذه الخلفية مدخــــلا؛ لما أرغب في

الإِشارة إليه، إشارة موجزة؛ فأقول: إن العوامل الأكثر تأثيرا في تكوين شخصية الإنسان الفكرية والسلوكية، وتحديد اتجاهات اهتماماته، وأهداف حياته، هي طبيعة البيئة الاجتماعية التي ولد فيها وتفاعَل مع كلّ مكوناتها الماديـة، والفكريّـة المتمثلتين في (منظومة العلاقات الاقتصادية، والآجتماعية)، وفي (منظومة الثقافة القِيَميّة) المتجسدتين، في السلوك العملي، بين أفراد الفئات الاجتماعية المختلفة؛ فيرضعها الفرد طفلا، ويتفاعل معها صبيا؛ فتتناما في سلوكه العملي شابا؛ وبها، وبتراكم معارفه راشدا، تتبلور رؤاه ومواقف، وحين يبلغ النضج العقي، يختار من الثقافات والأفكار ما يوافق رؤيته ويبرر مواقفه، سعيا إلى تحقيق مصالحه ومصالــح مجتمعه الأقرب إليه فالأقرب، ابتداء من الأسرة وحتى الوطن، بل يبلغ الأمر، بالمفكر الأوسع إدراكا، أن يختار من الفكر، ما يدعو إلى ضرورة العدالة التامة، في تمتع أفراد ودول المجتمعات البشرية قاطبة، بكل الحقوق الإنسانية، بل ويعمل على إثراء هذه الدعوة فكرا وسلوكا.

فإذا ما أعملنا هذه الرؤية على حياة المفكر الشاعر القاســم بن على الوزير، وأشــقائه، وموقع أسرتهم العلمي والسياسي الرفيع في المجتمع اليمني، عبر التاريشخ، وما حدث لأفسراد أسرته إثسر ثورة ٤٨م الإصلاحية الدستورية، التي تمت هزيمتها، على يد أحمد حميد الدين، وحاضنته البيئة القبلية المراكمة: فقرا وجهــــلا وعصبية عمياء، ثم إعدام قادتها، ومنهم والدهم، والزج بهم في السجن، وهم ما زالوا في مرحلة الصبا المشبوبة فرحا وسعادة بحياتهم المتطلعة إلى ما هو أسعد وأجمل مما هم فيه، وما خُلفه كل ذلك من حِروح غائرة في نفوسهم وأحرزان عميقة بهضت أرواحهـــم، زد على ذلك، إصرار الاســـتبداد تحريض المجتمع على السخرية منهم، واتهاماتهم بأقاويل كاذبة، وأقل ما وُصِفَتْ به حالتهم الإنسانية الأليمة ما

قالــه كاتــب المقدمــة: أنهــا جاءت " في ظروف سادتها العواصف الهائجة فبدلت من يسرنا عسرا وأذاقتنا مرا" إن تفصيليات هذه الحالات المتقلبة ما بين السعادة

والشقاء، الانكسار النفسي، والصبر المرير، فالنهوض، ثم الانتصار المعنوي والنضّال السياسي، نظريا وعملياً، من أجل الهدف ذاته الذي ضحى من أجله الآباء الشهداء بأرواحهم.

نعم إن هذه الحالات المتقلبة، فضلا عن الحاضنة الاجتماعية بكل أبعادها: التاريخية، الفكرية، السياسية، هي التي حفزت القاســم بن علي الوزير، وأشقائه، إلى تحصيل المعارف والعلوم متعددة الحقول، كما رأينا، حتى صار قادرا على إنتاج مثل هذا الكتاب المهم الذي بِين أيدي القــراء (حرثٌ في حقول المعرفة ) لما له من أهمية في معرفة كلما يتعلق بقضية (النهضــة) فمازالت هي قضيتنــا المركزية التي كلما حاولنا إنجازها تعثرناً بموانع كثيرة تكمن في واقعنا المتخلف ماديا وفكريا أهمها عدم وضوح الرؤية إلى مكامن هذه الموانع سواء الداخلية منها أو الخارجية، فيأتي هذا لكتاب الذي بين يد القارئ ليبين لنا مكامن هذه اللوانع في تسع محاضرات، أولها (الموقف من الحضارة الغربية) وآخرها (نقاش حول الموقف من الحضارة العربية، وقد قام بتحليله الموضوعي لكل مواضيع المحاضرات التسع وبمنهج بحثي قويم، وأما أنا فقد آثرت ألَّا أقوم بدراستها، أو تقديم ملخص لكلِّ منها؛ حرصا على وقوف القارئ بنفسه عند كل محاضرة لأهمية موضوعها متكامل البنية مع مواضيع جميع المحاضرات، لكني سأستسمح القارئ أن أضع أمامه منهج الكاتب في تناول موضوع محاضراته، فأختار منها مثالا هو المحاضرة الأولى:

## الموقف من الحضارة الغربية:

يستهل الكاتب تحليله لموضوع المحاضرة بفقرة قصيرةٍ يقول فيها:"يحسن بنا بداية أن نُعَرّفً مصطلحين ونحدد قضيتين حتى لا نقع في التباس يتسبب فيه عادة اختلاط المفاهيم، واختلاف التعاريف أما المصطلحان، فهما: الحضارة \_ الغرب

وأما القضيتان فهما: العلاقة بين الحضارات من حيث هي حضارة بصرف النظر عن انتسابها الزمني أو الجغرافي..

\_العلاقــة بالغرب بمعنى: هــل هي علاقة به أم

ويمضى القاسم بقلمه الرشيق عميق الفهم، في تحليله أولا بتقديم تعريف المصطلحين وتحديد القضيتين، ثم يســـير في تحليلٍ مســتفيضٍ في منطق بحثي دقيق يستغرق له ثماني عشرة صفحة ونصف، تتخلله مجموعة من العناوين الجانبية، والاستدراكات الضرورية، فأشبع القضية تعريفا وشرحا لكل

وما أردت بـضرب هذا مثلا، إلا ليعرف القارئ أنه أمام كتابة منهجيــة صارمة التزم بهــا الكاتب بما يحتاجه كل موضوع من مواضيع الكتاب التي تدور جميعها حـول قضية واحدة هي قضيـة النّهضة، ولأهمية هذه القضية يجب علينا التعرف عليها بكل أبعادها التي ضمها هذا الكتاب.

\* محمد عبدالسلام منصور أديب وكاتب وشاعر

# القاسم البعيد عن المغالاة والتصنع والتكلف

## • الدكتورعلى القباني

مر عام على رحيل سيدي وأستاذي ومعلمي القاسم بن على الوزير، ومع رحيله إلى رحاب ربه فقد عالمنا رجلاً في زمن عرٌّ فيه الرجال، ومجاهداً مؤمناً سار على درب آبائه وأجداده في الكفاح المتواصل بعد أن نذر حياته، للجهاد، ومفكراً إسلاميا فريدا، استوعب تراته وأفرز فكرا معاصرا لمواجهة معضلات ومشاكل أمته الحالية، وسياسيا متميزا متمرسا صاحب رؤية شاملة، واستيعاب متكامل، وقدرة فائقة على التحليل العلمى والفلسفى المحايد المتجرد لأية معضلة يواجهها، حتى يضع تشخيصاً مُفصلاً للمشكلة التي يعامل معها، ويصل إلى عدد من الحلول التي يمكن أن

برحيله فقدنا شاعراً مفوها مُلهماً طوّع شعره لخدمة قضاًيا أمته اليمنية وأُمِته العربية وأمته الإسلامية، و في الشعر السياسي فاق أقرانه في القرنين العُشرين وأوائل الواحد والعشرين، ولا أعتقد أن شاعراً استطاع منافسته في هذا المجال، ومن يتصفح ديوانه "مجموعات شُعرية" يعيشُ في سماء شعر بديع، و يسبح في بحور شعرية متنوعة،

ويسلك في دروب مجموعات القصائد ..

كان مفكراً إسلامياً من نمط معاصر فريد، مقدراً لفكر وفضل علماء النهضة جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده، وكان يستهجن عدم دراية شباب المسلمين اليوم بفكر هؤلاء الرواد، ومحيطاً أيضاً بفكر علماء النهضة الأوروبيين والفلاسفة الغربيين، وشرح في مجموعة من المقالات كتبها تحت عنوان "الموقف من الحضارة الغربية"، وأوضح أن المسلمين في واقع الأمر انقسموا إلى فريقين في موقفهم من الحضارة الغربية وتعاملهم معها، فريق يرفض تلك الحضارة بشكل مطلق، ويرى فيها الشر بعينه متجسدا في الملاهي والبارات والأفلام الإباحية، والعربدة الجنسية، ولا يدرك أن كل ذلك ليس إلا نفايات الحضارة الغربية، بينما صلب هذه الحضارة يستند إلى الجامعات ومراكز البحوث العلمية و مصانع المنتجات والتكنولوجيا والمتاحف ومراكز الثقافة ومؤسسات المجتمع المدنى، والفريق الآخر سقط في غيبوبة ومتاهة الانبهار التام بأضواء ومظاهر الحضارة الغربية، ولا يرى سوى تلك المظاهر، ولا يدرك في الواقع جوهر الحضارة الغربية مثله مثل الفريق الأول، و شرح أستاذنا مدى جهل الفريق الرافض وأيضا الفريق المنبهر،

وأوضح لنا السبيل الأمثل لفهم الحضارة الغربية وإيجابيات التعامل معها بإدراك فاهم و وعي متفتح. وكان أستاذنا لديه شغف كبير بعلم الاجتماع، وقارئ لكبار علمائه، المسلمين منهم والغربيين، وعلى رأسهم ابن خلدون، وكان يرى في الفيلسوف وعالم الاجتماع الجزائري الأستاذ مالك بن نبى وأحدا من أهم علماء القرن العشرين، رغم أنه لم يحصل على المكانة و لا التقدير الذي يستحقه.

كان أستاذي القاسم على قدر من العزم عظيم مجسداً مقولة "ليس الفتى من قال كان أبي ولكن الفتى من قال ها أنا ذا" وذلك في كافة دروب الحياة. وكان واضح الرؤى، يبغض التعقيد، وقدير في تبسيطه للأمور. أذكر أنه في لقاء تليفزيوني سأله المذيع بما معناه كيف أن المسلمين الأوائل نجحوا في تفجير أعظم حضارة إنسانية عرفها التاريخ، بينما تخلف المسلمون اليوم عن ركب الحضارة وأصبحوا عيالاً على الحضارة الغربية، فكان رد أستاذنا أن المسلمين الأوائل نجحوا لأنهم ارتفعوا وارتقوا بأنفسهم إلى مستوى الرسالة التي آمنوا بها، رسالة رب العالمين، ونحن تخلفنا لأنّنا هبطناً بأنفسنا عن مستوى رسالة الإسلام، وحتى نستطيع أن نعود مرة أخرى إلى النجاح الذي حققه المسلمون

الأوائل علينا أن نسموا بأنفسنا مرة أخرى إلى مستوى الرسالة التي ندّعي الإيمان بها. فالحل الذي يراه البعض مستحيلاً قد بسّطه أمامنا بقدرته على التحليل المقنع للوصول إلى الحل الأمثل.

وكان أستاذنا يرى أن المشاكل لم توجد إلا لكي تُحل، ولذلك لم تكن تهزه مشكلة، وكان يواجه كافة المشاكل على اختلاف أنواعها بهذه القناعة الراسخة والقدرة الفائقة على

هذا وقد صاحبت أخي وصديقي وأستاذي نحو أربعة عقود من الزمان، ويشهد الله أني وجدته نعم الأخ والأستاذ وأوفى صديق تعلمت منه الكثير من سلوكه الشخصي ومن تعاملاته ومحاضراته ومقالاته وأحاديثه العامة والخَّاصة، و وجدته مؤمناً صادق الإيمان في كل تعاملاته مع الناس ومع رب الناس، بعيداً عن المغالاة والتصنّع والتكلف.

و في نهاية هذه العجالة عن الراحل الموسوعي العظيم لا أملك إلا أن أدعو الله أن يسكنه الفردوس الأعلى من الجنة، وأن يجعل ما أسداه من مناقب وخدمات لأمّته في ميزان حسناته، وأن يجمعني به في جنات النعيم، إنه سبحانه سميع مجيب دعوة الداَّعين.





في مثل هذا اليوم من صباح الاثنين الموافق ٢٠ مايو ٢٠٢٤م رحل عن دنيانا المجاهد المفكر الإسلامي العروبي الكبير الشاعروالأديب "القاسم بن على الوزير"، رحل جسد اوسيظل حيل بيننا بنور فكره الذي سيظل شعلة تتقد في سماء الفكر العربي. رحل عنا بشموخ الزاهدين وهدوء الحكماء، تاركا إرثا من الكفاح الفكري والسياسي، فقد كان رحمة الله تغشاه مثالًا للمناضل الجسور، المناضل الذي جمع بين قوة القلم وصدق المواقف، وفي ظل هذا العطاء المتجدد رحل "القاسم" عن دنيانا بصمت الزهاد، وورع الأولياء، وصبر المتقين، وهدوء الحكماء، وعظمة المجاهدين.

## قراءة وعرض الأسيف/حسن حمود الدولة

دخل كاتب هذه السطور بالصدفة على صفحة "القاسم" على الفيسبوك، فإذا بي أكتشف كنوزا أدبية وفكرية تليق بمقام الراحل الجليل؛ مقالات تشع حكمة، وأشعارا تختال وجدا، فانهمكت في قراءتها كأنما أرتشف من نهر كان قد جف مصبُّه، لكن ينابيعه لا تتفجر إلا في القلوب الحية. ولعل في إحياء فكر الراحل استعادة لروحه الطليقة التي ما زالت تُناجينا من بين السطور، فكل كلمة تقرأ له تُضيء شمعة في مأتم الفقد، وتجعل من الغياب حضورا يراوحُ بين الذكرى والخلود.

على أنني - وأنا غير المتخصص في علم الاجتماع والنقد الأدبى - وببضاعتى فيهما مزجاة، كنت أخشى أن تعجز كلماتي عن إدراك عمق ميراثه، لكن سلاسة لغته التي تنساب كالنسمة، ورُقيً طرحه الذي يتهادى بين الحداثة والأصالة، جعلا الغوص في عالمه الفكرى سهلا ممتنعا، فكانت هذه القراءة محاولة متواضعة لالتقاط شذرات من مشروع "القاسم" التنويري، عسى أن تكون - مع قصور بضاعتي - إكليلا من الوفاء يخفف قليلا من ألم الغياب، ويذكر بأن الفكر الحر لا يعرف الموت.

فسعيت إلى صياغة النص التآلي عبر توظيف أدوات بلاغية بعد جهد جهيد ومحاولة مضنية فغصت في فكر الراحل للمرة الثانية حيث سبق أن كتبت قراءة لفكر القاسم وشعرة عقب الفراق ، واستعرضت صورا ك "النهر الجاف" و"الشمعة في المأتم" لربط فكره بالخلود، وخلقت تناقضاتِ درامية بين الغياب والحضور لتجسيد صراع الفقد مع بقاء الإرث، كما حرصت اليوم أيضا على نحَّتِ أوصافَ ذات إيقاع موسيقي تعكس سلاسة أسلوب "القاسم" وعذوبة كلماته، "باعتباره شاعرا وناثراً من الطراز الرفيع، يمتلك ناصية الكلمة ويرسلها كنسمة عابرةِ تمازج بين التراث والحداثة. ولم أغفلْ تواضعَ الكاتب أمام عِظم المهمة، فبدأت بقراءة فكره من خلال النصوص التي نشرها على صفحته على الفيسبوك ثم ختمت القراءة بتأكيد قيمة المحاولة رغم القصور، كي تظل كلماتُ الراحل جسرا بين الألم والأمل، وبين الذّكرى الخاطفة والوجود الدائم. ومن خلال هذه القراءة نجد أننا أمام مفكر جبار

استثنائي، وشاعر وفيلسوف من الطراز الرفيع، ومجاهد صلب صبور أفنى جل حياته من اجل أن ينشد لأمته الخير، والسعادة والرفاهية والعيش الكريم، والتقدم والتطور، وتحقيق العدل والمساواة والحرية في ظل حكم شوروي ديمقراطي، أننا أمام شاعر من فحول الشعراء ومفكر من كبار الفكرين ومجاهد جسور جاهد مع أخوته ورفاقهم ممن سار على درب الرعيل الأول من اجل تحقيقه. بذل حياته في خدمة الفكر والتجديد وفق النظرية الحديثة للفكر الحضاري "الأبستمولوجيا" والدعوة إلى الفكر الإسلامي المستنير منظرا ومجادلا ومحاضرا ومرشدا.

يجسد القاسم بن علي الوزير نموذجا فريدا للمثقف الموسوعي الذي جمع بين سعة الأفق الفكري ورشاقة البيان الأدبي، منطلِقا من صميم الهوية العربية والإسلامية لبناء رؤية تلامس إشكاليات الواقع المعيش وتستشرف آفاق المستقبل. عرف بمنهجه المتوازن في الحوار الحضاري، حيث دعا إلى تفاعلٍ واع مع المنجزات العلمية الغربية، مع مقاومة انحرافاتها اللاية وآليات الهِيمنة الاستعمارية التي تُهدِّد الخصوصية الثقافية. رأى في مشروع النهضة العربية تحديا مصيريا لا يتحقق إلا بتحرير الفكر من قيود الجمود، وإطلاق طاقات الإبداع عبر اجتهادِ متجدِّد، معتبرا أن العدالة الاجتماعية والديمقراطية الحقيقية ليست شعارات سياسية عابرة، بل أسسًا لبناء مجتمع قادر على الصمود أمَّام التحديات الداخلية والخارجية.

وبذلك فإن فقيدنا "القاسم" قد حجز لنفسه مكانة رفيعة، كفيلة بأن يضاف اسمه في سجل الخالدين، فسجله حافل بالكثير من النقاط المضيئة، ففي النضال مكتوب اسمه مع تلك الكوكبة المضيئة في سماء اليمن من شهداء أول ثورة دستورية في الجزيرة العربية حيث ظل وفيا لتراثهم النضالي منذ مطلع خمسينيات القرن العشرين وحتى تاريخ وفاته، ففي الأدب كان شاعرا كبيرا يقف جنبا إلى جنب مع " أبو القاسم الشابي" في عذوبة شعره الوطني و"بدوي الجبل" في رقة معانية حسد وصف علامتنا المجتهد" زيد" مد الله بعمره مضيفا بأن النقاد العرب الذبن تناولوا شعره نقدا وتحليلا بشهدون له بذلك، كما انه في الفكر العربي الحديث مجدد لفكر صديقه "مالك بن نبي". ف"القاسم" طيب الله ثراه بحق كان واحدا من

عظماء التأريخ الذين وهبوا أنفسهم لخدمة أمتهم ورسموا الدرب أمام الأجيال القادمة، كما أن كتاباته تتسم بالسلاسة واليسر، إذ ينطلق من محيطه الإنساني الخاص، ليخاطب الجميع بلغة بسيطة وعميقة في آن. مختلف وجامح في نصوصه، ومدافع بشغف عن الحقيقة والوطنية، فهو بحق من الشخصيات البارزة والمؤثرة في

الساحة الثقافية والفكرية على مستوى الساحة اليمنية.

وكلماته ستظل خالدة، تستلهم منها الأجيال المتعاقبة

لم يكن "القاسم" مجرد مفكر إسلامي أو فيلسوف

حضارة، بل كان شاعرا كبيرا تحلق قصائده بين الألم

الوطني والأمل الثوري، ومناضلًا جسورا شارك مع

شباب جيله فرحة انبلاء الثورة الدستورية التي لم يكتب

لها النجاح، وظلّ وفيا لتراثها النضالي حتى آخر نفس.

صار شريكا له في تشخيص علل الأمة، حيث كانا يريان

- كما سنبينه فيما بعد من هذه القراءة لدراساته وبحوثه

وشعره المنشورة على صفحته على الفيسبوك - أن

التخلف نتاج مزدوج: "استبداد داخلي يقيد الإرادة" و

"قابلية للاستعمار تُعمى البصيرة". لكنه كان متجاوزا

لصديقه الجزائري بإضاَّفة بُعدِ ثالث: وهو دور المثقف

الشاعر الذي يحول الكلمة إلى فعل، كما في "مجموعاته

الشعرية" حيث مزج بين التحليل الحضاري وبلاغة

الشعر، محدِّرا من اغتراب الحُكَّام ومنبها إلى أنَّ النهضة

لا تستورد، بل تبنى بإرادة شعب يرفض العبودية، قرأ

التاريخ بعين الفيلسوف، وكتبَ الشعر بقلب الثائر، وترك

للأمة منهجا فريدا يجمع بين عمق التحليل الحضاري

وجمالية التعبير الأدبي، لم يكن قاسم بن علي الوزير

شاعراً فقط، بل كان متبحراً في "علم الاجتماع" ومفكرا

عميقا سعى إلى توسيع آفاق الكتابة الفكرية لتتلاءم مع

الواقع العربي والإنساني الراهن. في وقت كان يبدو فيه

الشعر وقد تضاءل دوره، كان الوزير يؤمن بقدرته على

خوض المعركة مع القضايا السياسية والاجتماعية

يجسد القاسم بن علي الوزير نموذجا فريدا للمثقف

الموسوعي الذي جمع بين سعة الأفق الفكري ورشاقة

البيان الله الله من طلقًا من صميم الهوية العربية

والإسلامية لبنآء رؤية تلامس إشكاليات الواقع المعيش

وتستشرف آفاق المستقبل. عُرف بمنهجه المتوازن في

الحوار الحضاري، حيث دعا إلى تفاعلٍ واع مع المنجزات

العلمية الغربية، مع مقاومة انحرافاتها اللادية وآليات

الهيمنةِ الاستعماريةَ التي تُهدِّد الخصوصية الثَّقافية،

فقد رأى في مشروع النهضة العربية تحدياً مصيرياً لا

يتحقق إلا بتحرير الفكر من قيود الجمود، وإطلاق

طاقات الإبداع عبر اجتهادٍ متجدِّد، معتبرًا أن العدالة

الاجتماعية والديمقراطية الحقيقية ليست شعارات

سِياسيةً عابرة، بل أسسًا لبناء مجتمع قادر على الصمود

وسوف نتناول في هذه القراءة بالترتيب مبتدئين

بقراءة فكره المنشور على صفحته ثم نختتم بقراءة ما

نشر من قصائد ومقطوعات وأبيات من شعره المنشور

فقط على صفحته ، بغض النظر عما نشره في كتابه

الموسوم ب: "حرث في حقول المعرفة" أو في ديوان

وسنلاحظ أن "القاسم" - طيب الله ثراه- في مقالاته

و ..... المنشورة على صفحته قد أختار أن تكون من المقالات التي

سلط الضوء فيها على التحديات التي تواجه المجتمعات

العربية، بما في ذلك الاستبداد والفساد، وشدد على أهمية

تعزيز الوعي الاجتماعي والسياسي لدى المواطنين. داعيا

إلى ضرورة بناء مجتمع مدني قوي يستطيع مواجهة

التحديات الراهنة، ويعمل على تحقيق التنمية المستدامة.

إيمان راسخ بأن النهضة الحقيقية لا تأتي إلا من خلال

تحرر الإنسان من القيود التي تكبله، سواءً كانت ثقافية

أو اجتماعية، مؤكدا أن "الإنسان هو البداية وهو المدخل"

في التنمية والتقدم وتحقيق رفاهيته المنشودة مما يعكس

ثانيا: رؤية القاسم حول الإصلاح

في محاضرته القيمة بعنوان "أفكار حول الإصلاح

والتغيير في البلاد العربية"، يقدم "القاسم بن على

الوزير" تحليلاً عميقاً لإشكالية الإصلاح في العالم العربي، مفرقاً بدقة بين مفهومي الإصلاح كهدف نهائي

والتغيير كوسيلة قد تكون إيجابيَّة أو سلبية. يؤكد أن أيَّ

إصلاح حقيقي يجب أن ينطلق من نهضة شاملة تتحرر

من التقليد الفقهي والتحجر الفكري والاستبداد

السياسي، مع التركيز على إيقاظ الوعي الإنساني كمدخل أساسي للتغيير.

السياسي، الاقتصادي، القضائي) كأركانُ للإصلاح

المنشود، وينتقد محاولات تجزئة هذه العناصر. يحذر من

الاعتماد على الأنظمة القائمة أو القوى الخارجية، ويدعو

كمّا وضع أربعة محاور للاستقلال (الحضاري،

إيمانه العميق بدور الفرد في تحقيق التغيير.

والتغيير في البلاد العربية

فلقد كان لدى "القاسم" - طيب الله ثراه في الجنة -

'مجموعات شعرة" وذلك على النحو التالي:

أولا: قراءة في فكر القاسم:

أمام التحديات الداخلية والخارجية.

. لقد تأثر "القاسم" طيب الله ثراه بمالك بن نبي حتى

المجتمعات العربية، مفرقًا بين مفهومي الإصلاح والتغيير: فالإصلاح هو "تصحيح المسار" نحو الأفضل، بينما التغيير وسيلة قد تقود للخير أو الشر. يؤكد أن الإصلاح المنشود في العالم العربي يتطلب نهضة شاملة تعيد بناء الإنسان والمجتمع عبر أربعة أركان أساسية: الاستقلال الحضاري (بتحرير العقل من الخرافة والتبعية)، والسياسي (بتحرير الإرادة الوطنية)، والاقتصادي (بالاعتماد على الذات)، والقضائي (بتحقيق العدل)

النهضات الكبرى (كحركة جمَّال الدين الأفغاني) فكرة بالعمل السلمى التدريجي القائم على التوعية والعصيانّ نبي كمرجع أساسي.

للديانات والحضارات، مما يستدعي رؤية إصلاحية تستوعب هذه الأبعاد التاريخية والروحية. رؤيته تقدم وصفة متكاملة للإصلاح تجمع بين العمق الفكري والواقعية السياسية، مع تحذير صريح من مخاطر الاستعاضة عن الاستبداد القديم بأشكال جديدة من

من المعلوم أن مفهوم التعصب يعد من المفاهيم الإشكالية التي تنتج حضورها في أدبيات العلوم الإنسانية والاجتماعية. ويمكن لنا في هذا السياق- قبل قراءة الدراستين للقاسم- أن نميز في التعصب أشكالا مختلفة ومتباينة، فهناك التعصب العرقي، والتعصب الثقافي، والتعصب الديني، والتعصب المذهبي، والتعصب الجهوي والتعصب الطائفي، ومع ذلك كلَّه فإن التعصب في مختلف صوره وتجلياته يؤكد على جوهر واحد قوامه الانقياد العاطفي لأفكار وتصورت تتعارض مع الحقيقة الموضوعية، وقد يأخذ التعصب صورة عقيدة دينية أو سياسية متعرفة تتميز بدرجة عالية من الانغلاق والتعصب والتحجر في الفكر. ويعمل على تمزيق النسيج المجتمعي. في السياق اليمني والعربي، تتنوع أشكالً التعصب بين المذهبي والحزبي والعرقي والجهوي، لكن أخطرها على الإطلاق هو التعصب الذهبي لارتباطه المباشر بالدين، حيث يتحول الاختلاف في الفروع الفقهية إلى صراع دموي يبرر باسم القداسة الدينية، كما في حالات التكفير أو العنف الطائفي. أما التعصب الحزبي فيحول الانتماء السياسي إلى عقيدةً متحجرة تُهدر من أُجلُّها القيم الأخلاقية، وتُستبدل بالحقد والأنانية، بينما يعمق التعصب العرقي أو الجهوي الفوارق الطبقية والاجتماعية، عبر إقصاء الأفراد بناء على انتماءاتهم الجغرافية أو العرقية.

بدلاً من ذلك إلى مشروع نهضوي شعبي يستلهم تجارب النهضة التاريخية. يختتم بتأكيد خصوصية المنطقة العربية الحضارية، مشيراً إلى أن أي إصلاح يجب أن ينبع من الداخل ويتكيف مع هذه الخصوصية، مستشهداً بكتاب "شروط النهضة" لمالك بن نبي كمرجع أساسي في

كما قدم رؤية نقدية تستند إلى تحليل بنيوي لأزمات

كما انتقد النظرة التجزيئية للإصلاح التي تختزله في جانب واحد (اجتماعي، اقتصادي، سياسي)، ويشير إلى أن الأولوية يجب أن تُحدد بحسب "المجال المتاح للحركة"، مع التأكيد على أن يقظة الروح الإنسانية هي المدخل الحقيقي لأي تحول. كما يحذر من إمكانية تحولً الإصلاح إلى شعارات جوفاء دون آلية تنفيذ، مشيرًا إلى ثلاث فرضيات فاشلة للتغيير: الاعتماد على الأنظمة القائمة (التي نشأت من رحم التجزئة الاستعمارية)، أو على المجتمع المدني (الذي أفقدته الأنظمة الاستبدادية قدرته على الفعل)، أو على القوى الخارجية (التي تفرض أحنداتها كما في العراق)

بديلًا عن ذلك، يقترح الوزير نموذجًا تحرريًا يبدأ من 'الإنسان" عبر إيقاظ وعيه، وإعادة بناء مؤسساته المدنية، وخلق مشروع نهضوي موحد. يستلهم من تاريخ أن التغيير يبدأ دائمًا بفكرة تتحول إلى حركة. ويوصي المدني، مع الإِشَّارة إلى كتَّاب "شروط النهضة" لمالك بن

كما أكد على خصوصية المنطقة العربية كحاضنة

## ثالثا: رؤية القاسم في التعصب الديني والحزبي وبناء الدولة

ولهذا نجد أن المفكر عالم الاجتماع "القاسم" قد تناول التعصب المذهبي والحزبي في دراسته موضوع هذه القراءة باعتبارهما يمثلان نموذجاً صارخاً للانقسامات التي تُهدر قيم الوحدة المجتمعية وتغدّي بذور الفرقة تحتّ شعارات زائفة. فقد كشفت الدراستان - اللتان سنقوم بقراءتهما - عن جذور هذه الظاهرة التي تحول الاختلاف الفكري أو السياسي إلى عداء وجودي، مستندة إلى تحليل تاريخي واجتماعي لسياقات التعصب في البيئة اليمنية والعربية. ولا يغيب عن هذا السياق التحذير القرآني الصريح من التشرذم في قوله تعالى: {إِنَّ الَّذِينَ قُرَّقُوا دِينَّهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا لَسْتَ مَنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ يُنبِّئُهُم بِمَا كانُوا يَفْعُلُونَ} [الأَنعام: ١٥٩]، يبقى التعصب تحديا وجوديا للمجتمعات العربية والإسلامية، يتطلب وعيا جماعياً بخطورته، وإرادة حَقْيقية لإصلاح المنظومة الفكرية والتربوية، مستلهمين قوله تُعالى: {وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَقَرَّقُوا وَاحْتَلَقُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّئَاتُ} [آل عمران:١٠٥]، فالتنوع سنة كونية، والاختلاف في الرأي لا يعني بالضرورة العداء، بل قد يكون مصدر إثراء للحضارة الإنسانية حيث تُظهر الآيتان أن التمزق الديني أو الفكري يبعد الأمة عن مسارها الحضاري، ويجعلها عاجزةً عن مواجهة تحدياتها المصيرية. فالتعصب كما سنجده من خلال قراءة دراستي "القاسم" حالة خاصة من التصلب الفكري والجمود العقائدي، حيث يجسد اتجاهات الفرد أو الجماعة التي ينتمي إليها مع نبذ الجماعاتِ الأخري، الحزبية أو السيّاسية ، والتعصب الديني هو أشد وطأة

على المجتمع لأنه حالة من التزمت والغلو المصحوبة بعنف شديد ويعتبر التخلص من خصمه تقربا إلى الله ، فهو حالة مرضية على المستوى الفردي والجماعي، يدفع إلى سلوكية تتصف بالرعونة والتطرف والبعد عن العقل، والاستهانة بالآخرين ومعتقداتهم ولعل تعصب النواب والروافض مثالا على ما يتضمنه التعصب المذهبي من

إفتئات وعدوان، كما سنلاحظ ذلك فيما يلي: ١–العصبية الدينية

في مقال نشره على صفحته على الفيسبوك بعنوان: "العصبية الدينية" قدم من خلاله رؤية حول خطر العصبية الدينية على الإنسانية، مشيرًا إلى أنها تعكس الغلو الذي يؤدي إلى انتهاك حقوق الله وحقوق البشر. يعتبر الوزير أن العصبية تلغى المنطق وتعطل العقل، وتتناقض مع جوهر الدين ألذي يدعو إلى الرحمة والتسامح. يبرز أن العصبية الدينية تُشكل خطرًا جسيمًا، حيث تخلق فرقة وتناحر بين الناس، مما يقود كنموذج للعصبية، موضحًا كيف أدت إلى تدمير الذات وتمكين الباطل. في النهاية، يحذر من مخاطر العصبية ويؤكد على أهمية التعارف والاحترام بين مختلف الأديان والمذاهب، مشددًا على أن الإسلام يدعو إلى الحرية والتنوع

### ٢- في العصبية الحزبية

يتناول قاسم بن علي الوزير في مقاله "في العصبية الحزبية" الآثار السلبية للعصبية الحزبية على المجتمع، مشيرًا إلى أنها ليست أقل خطرًا من العصبية القبلية. يوضح أن تعصب الأحزاب يمكن أن يؤدي إلى إعلاء مصالحها فوق القانون والشريعة، مما يسفر عن صراعات وفوضى تؤدي إلى تفكك المجتمع. يبرز أن احتكار حزب واحد للسلطة يسبب انتهاك الحقوق ويفقد المواطنين حريتهم. كما يناقش كيف يمكن أن تؤدي العصبية الحزبية إلى تزييف الحقائق وتمزيق العلاقات الاجتماعية، مما يتيح المجال للتدخلات الخارجية. يشدد الوزير على أهمية أن تكون الأحزاب معبرة عن مصالح المجتمع بشكل عام، محذرًا من أن العصبية تمثل تهديدًا حقيقيّاً لتماسك المجتمع، وينبغي التخلص منها لأنها "منتنة" ولا تخدم القيم الديمقراطية.

## "- وجهة نظر "القاسم" عن "الدولة الحديثة"

وفي بحث قيم "عن الدولة الحديثة" استعرض فيه 'مفهوم الدولة" ودورها في العصر الحديث. يوضح أن فهم طبيعة الدولة الحديثة يتطلب إدراكا عميقًا لوظائفها، حيث أصبحت الدولة تجمعًا معقدًا يهدد حرية الفرد بينما تسعى في ذات الوقت لتنظيم المجتمع وتقديم الخدمات. يؤكد الوزير على أهمية سيادة القانون كشرط أساسي لوجود الدولة الحديثة، محذرًا من أن غياب هذه السيادة يؤدي إلى سلطات غير مشروعة.

كما حدد بدقة سمات الدولة الحديثة، مؤكدًا على ضرورة أن يكفل القانون حقوق الإنسان وكرامته، وأن يكون مصدره هو الشعب نفسه.كما يرى أن الدولة يجب أن تكون مسؤولة عن توفير الضمانات الاجتماعية وتحقيق رفاهية المواطنين. كذلك يعبر عن ضرورة المحافظة على سيادة الدولة وسلامة أراضيها وتعزيز

وسلط فقيدنا المفكر الكبير الضوء على أن الإسلام قد سبق إلى مفهوم الدولة الحديثة من خلال مبادئ العدالة والحرية، ويشدد على أهمية التمسك بالقيم الإسلامية كوسيلة لدخول العصر الحديث. يُنبه إلى أن القطيعة مع القيم التراثية لن تؤدي إلا إلى المزيد من الانحطاط. في النهاية، يؤكد على أن الدولة الحديثة يجب أن تكون في خدمة المجتمع، وأن تكون الحقوق والواجبات متكافئة بين جميع المواطنين، مع ضرورة التزام الدولة بتطبيق القانون. وينتقد الواقع العربي حيث تتحول "الدولة" إلى مجرد سلطة تسلطية، تفرض القوانين دون أن تقدم الخدمات الأساسية. كما يربط بين المفهوم الإسلامي الأصيل للدولة ككيان خدمي مجتمعي، وبين متطلبات العصر الحديث، داعياً إلى استلهام القيم الإسلامية في بناء دولة عادلة.

وخلص "القاسم" رحمة الله تغشاه إلى أن الدولة الحديثة ليست غريبة عن التراث الإسلامي، بل هي امتداد لمفاهيم العدل والشورى، وأن المشكلة ليست في الموروث بل في الانحراف عن المبادئ الأصلية.

### رابعا: رؤية الفقيد حول «ثورات الربيع العربي»

ففي خضم الموجة الثورية التي اجتاحت العالم العروبي الإسلامي الأستاذ القاسم بن على الوزير قراءةً استثنائيَّة لطبيعةٌ تلك التحولات، راصدًا إيَّاها ك"انفجار للغيظ المكبوت" الذي تحوّل إلى ثورة سلمية باهرة. ما يميز هذه الثورات - بحسبه - ليس مجرد حدوثها، بل اختيارها لأسلوب اللاعنف رغم أن التاريخ يربط الثورات عادةً بالعنف. فهي إذن إضافة جديدة لقاموس الثورات العالمية، تختلف تحتى عن حركة غاندي التي كانت مقاومة سلبية ضد مستعمر خارجي، بينما الثورات العربية هجوم سلمي ضد طغيان داخلِّي، يعتمد على قوة التضحيات والصبر في مواجهة الرصاص.

لكنه طيب الله ثراه نبه إلى أن غياب الرؤية المشتركة - . للمستقىل شكل خطرا داهما على هذه الثورات. فالشعوب اتحدت ضد النظام القديم، لكنها تفتقر إلى تصور موحد للنظام البديل، مما فتح الباب أمام مخاطر جمة منها عودة النظام القديم بأشكال جديدة، بدعم من قوى الهيمنة الخارجية.

رغم هذه التحديات، فقد كان "القاسم" رضوان الله

عليه يرى أن الثورات حققت انتصارا جوهريًا: إسقاط "عامل الخوف" الذي كان أداة النظام الأساسية. فبزوال الخوف، انفتح المجال لاستعادة الكرامة والإرادة الشعبية. لكن الضمان الوحيد لاستمرار الثورة - يؤكد - هو بقاؤها في يد الجماهير، عبر فعل يومي يقظ في الشارع والمصنع والجامعة، يقاوم محاولات الاحتواء والانحراف.

هكذا قدم لنا فقيد اليمن والأمة العربية والإسلامية "القاسم بن على الوزير" رؤية تنبؤية جمعت بين تحليل اجتماعي عميق وإيمان بقدرة الشعوب العربية على صنع مصيرها، محذرًا من تحول الثورة إلى مجرد صراع بين نخب جديدة، بدلا من أن تكون تحررًا حقيقياً من الاستبداد بكل أشكاله.

### خامسا: في دراسته القيمة بعنوان: «مراجعات وتأملات فكرية في مفترق قرنين»

قدم "القاسم" رؤية تحليلية للتحولات العربية حيث تناول فيها مسيرة العالم العربي عبر قرن كامل (١٩٠٩-٢٠٠٩)، بوصفها صراعا بين تيارات ثلاث: إصلاحي تجديدي يسعى للنهضة، وتقليدي منغلق على الماضي، وتغريبي يقلد الغرب دون وعي، وسلط الضوء على التناقض بين الشعارات البراقة (التحرير، الوحدة، التقدم) والممارسات الفعلية للحكام العرب الذين أفرغوها من مضمونها بغية ضمان بقائهم في كراسي

كما رصد طيب الله ثراه في الحنة تحولا مأساويا من الحلم بالتحرر من الاستعمار إلى الوقوع في فخ التبعية، ومن التطلع للوحدة العربية إلى تعميق التجزئة، ومن الاندفاع نحو الحداثة إلى انتكاسة الفكر.، لكنه كان رحمه الله يرى في المقاومة الثقافية والسياسية، وفي صحوة الشعوب العربية، بذورا لتجدد قد يفضي إلى صحوة حديدة، رغم كل التحديات والعقبات.

كما أكد "القاسم" رحمة الله تغشاه إلى أن الاحتكاك بالغرب خلال القرن التاسع عشر أفرز تيارين رئيسيين: تيار الإصلاح والتجديد، الذّي مثلته مدرسة جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده، والتي دعت إلى إحياء الاجتهاد الفكريّ والديني، وربط العلّوم الدينية بعلوم العصر، وفتح باب الحوار مع الحضارة الغربية دون ذوبان الهوية، وتيار التقليد، الذي انقسم إلى تقليد ماضوي (التمسك بتراث عصور الانحطاط) وتقليد غربي (تقليد مظاهر الحداثة دون جوهرها)، مما أدى إلى جمود فكري وسياسي. يبرز الكاتب كيف أن الاستعمار لم يكن غزوا عسكرياً فحسب، بل شمل هيمنة ثقافية وتعليمية هدفت إلى تفكيك النسيج الاجتماعي، عبر فرض قيم استهلاكية ومناهج تعليمية تخدم مصالحه، مما ولد أزمة هوية عميقة. يحلل الوزير محاولات السلطان العثماني عبد الحميد الثاني لإنقاذ إمبراطوريته عبر الجامعة الإسلامية كإطار يوحد الشعوب تحت مظلة الخلافة، لمواجهة التوسع الاستعماري، وإثارة الصراعات بين القوى الأوروبية لإضعافها وشراء الوقت. لكن هذه المحاولات باءت بالفشل بعد الإطاحة به عام ١٩٠٩، وسيطرة حزب "الاتحاد والترقي" الطوراني، الذي حول السياسة إلى "تتريك" قسري، مما أطلق شرارة النزعات القومية المتنافرة، مثل العروبة في المشرق العربي. يرصد الكاتب كيف تحولت الثورة العربية الكبرى (١٩٦٦) إلى "خديعة تاريخية "؛ إذ استغلت بريطانيا أحلام العرب بالاستقلال، ثم جزأت المنطقة عبر اتفاقية سايكس-بيكو، لتصبح دويلات هشة تحت الهيمنة الاستعمارية.

ورغم سقوط المشروع الوحدوي، بقيت الفكرة حية في الوعى الجمعي، لكنها أصطدمت بالقطرية المصطنعة وأنظمة ديكتاتورية حولت الشعارات إلى أدوات لشرعنة الحكم. يفرق الوزير بين التحرر (كهدف سلبي: التخلص من الاستعمار) والحرية (كفعل إيجابي: بناء مؤسسات ديمقراطية وعدالة اجتماعية).

وأشار إلى أن العالم العربي حقق التحرر السياسي الشكلي، لكنه وقع في فخ التبعيَّة الاقتصادية والثقافية، حيث حلت "العبودية للأنظمة" محل "العبودية للاستعمار"، مدعومة بثقافة قمعية أخمدت الحريات وحولت المواطن إلى "رقم" في معادلة السلطة. لطما أنتقد "القاسم" المقلدين للحداثة الغربية الذين تجاهلوا خصوصية التجربة العربية، فدعوا إلى قطع كامل مع الموروث الديني، متناسين أن الحداثة الأوروبية نفسها تأثرت بتراثها الإغريقي والإسلامي. في المقابل، يؤكد أن مشروع الإصلاح الإسلامي (الأفغاني وعبده) قدم رؤية متوازنة تجمع بين العقل والوحي، وتستلهم التراث دون جمود، مما يشكل أساسا لحداثة عربية متميزة ثم يقدم · لنا رؤية تفاؤلية رغم الإحباطات؛ فالهزائم كهزيمة: (١٩٦٧) أيقظت روح المقاومة، وأثبتت أن الأمة قادرة على استعادة زمام المبادرة، كما في انتصارات المقاومة.

### سادسا: رؤية القاسم في الحرب على اليمن التي لم تخمد بعد:

قضية واحدة"، دعا فيه إلى إرساء السلام في اليمن وفق رؤية عادلة لا يختلف عليها اثنان، لكتها السياسة التي ما دخلت في شيء إلا أفسدته حيث تحضر المصالح. ويعلو صوت تجار الحروب وكان مما قال في هذا المقال الذي يعتبر خارطة طريق لوقف الحرب ،: (إنَّ الخطة المثلى والأدعى إلى النجاح والتوفيق هو أن يجتمع لذلك كل الساعين لإقامة العدل. وكل العاملين لتحقيق السلام؛ أي كل من يرون الرأي ذاته ودون استثناء، أو إقصاء لأي كان فردًا، أو حزبًّا، أو هيئة، أو جماعة فعالة. فإذًّا







# لمنشورعلي صفحته على الفيسبوك

اجتمعوا تدارسوا الأمر بكل جوانبه وخلصوا إلى "مشروع" متفق عليه بينهم تتكوّن على أساسه "كتلة" تنهض بالأمر دون تجاوز لفئة أو تحيّز لجهة.)

وقال طيب الله ثراه في الجنة أيضا: ( لقد آن للجميع أن يستشرفوا أفق مستقبل جديد؛ وذلك بالتداعي إلى كلمة سواء، ورأى جامع يؤلف وحدة موقف منبثق من وحدة تصوّر يسفر عن عقد اجتماعي ليس بين الحاكم والمحكوم فحسب، بل بين قوى المجتمع كلها؛ عقد قائم على العقيدة الواحدة التي تجعل المؤمنين إخوة، وعلى الوطن الواحد الذي يجعل المواطنة المتساوية أساس تلاحمه ووحدته وعلى العدل الشامل الذي يحرسه

### سابعا: موقف القاسم من الحضارة الغربية:

إن ما كتبه الأستاذ قاسم، وخاصة موقفه من الحضارة الغربية التي يقف منها كثير من الناس بين طرفي نقيض كما يقول الأستاذ قاسم- رحمه الله-، حيث يصدر أحدهما عن "عقدة الخوف"، وهو الذي يتوجس من الحضارة الغربية، ويراها كلها شراً محضًا، وبين الآخر الصادر عن «عقدة نقص»، وهو يرى أخذ هذه الحضارة برمتها، والمشي في ركابها بخيرها وشرها-يضعه ضمن قلة قليلة من المثقفين العرب ذوي المرجعية الإسلامية المستنيرة التي تتوسط بين أمرين؛ وذلك في رؤيته لمحاسن الحضارة الغربية، وضرورة الاقتباس منها، وفي الوقت نفسه عدم الغفلة عن نقائصها التي تتعارض مع قيمنا، والتي قد تودي بهذه الحضارة إلى هوة الانحلال والفناء.

يقول حكمة بليغة وقاعدة معيارية لقياس أخلاق المجتمع فقال طيب الله ثراه انه: "تقاس أخلاقية المجتمع بمدى إمكانية ضمان شروط الاعتراف المتبادل بين الأفراد". ونرى أن مسئوليتنا جميعا هو التعريف وحسن التقدير في إبراز ما لهؤلاء الأعلام من آثار قيمة خدموا بها وطنهم اليمن وأمتهم العربية والإسلامية بفكرهم المستنير ومواقفهم الوطنية النبيلة.

وهنا نقف على مدى عمق تفكير القاسم وقدرته على تأسيس مشروع حضاري من خلال بيئة الفكر الغربي بما يتوافق مع طبيعة المجتمعات العربية والإسلامية،

وهو يسترشد بفلاسفة الإسلام الذين هضموا المنطق والفلسفة اليونانية، وقدموا رؤية فكرية عظيمة لكنها وئدت وتم إحراق كتبهم.

## ثامنا: ردود القاسم على أسئلة في حلقة نقاشية نظمها مركز الحوار العربي في واشنطن:

حيث تحدث المفكر اليمني "القاسم بن علي الوزير" عن موقف العرب من الحضارة الغربية، معرفا الحضارة بأنها بناء على رؤية صديقه العالم الاجتماعي الجزائري "مالك بن نبي" رحمهما الله، حيث وصفها "القاسم" بأنها مجموع الشروط الأخلاقية والمادية التي تتيح للمجتمع أن يقدم لأفراده المساعدة في كل مراحل حياتهم، كما أوضح أن الحضارة الغربية تعتمد على فلسفة مادية تلغى دور الدين وتعتبر الأخلاق ناتجة عن التطور، وتهدّف إلى القوة من أجل القوة كما أشار في هذا الحوار الذي استمر زهراء الساعة وأكثر أشار "القاسم" طيب الله تراه إلى أن الحضارة الغربية استلهمت أبعادها من حضارات سابقة، منها البعد العلمى من حضارة الإسلام في الأندلس، كما دعا إلى أن يكون موقف العرب من الحضارة الغربية مبنيا على التكامل والتفاعل، مع الاستفادة من جوانبها الإيجابية مثل الحريات العامة والتقدم التكنولوجي، ومعالجة أمراضها وانحرافاتها. وقد حدد "القاسم" تُثلاث عوائق تقف أمام دخول العرب في موكب الحضارة: فترات الانحطاط الحضاري والثقافي، الاستعمار الغربي، والحكم العسكري والدكتاتوري. أكد على ضرورة إيجاد تيار عقلاني عربي متنور لتشكيل فلسفة حضارة عربية جديدة. في المناقشة، أكد الدكتور محمد الفنيش أن العالم العربي يمر بمرحلة ركود كمقدمة للنهوض، استنادًا إلى تظرية توينبي حول التحدى والاستجابة. أما الدكتور صادق سليمان قرأى أن العرب والمسلمين ليسوا خارج موكب الحضارة، بل في حالة حضارة معطلة تحتاج إلى جهود لتنشيط وإنعاشها. إعادة صياغة الأسئلة والإجابات بطريقة أكثر

وفي رده على سؤال: ما هو تعريفك للحضارة وكيف ترى الحضارة الغربية؟ أجاب "القاسم" بأن الحضارة هي مثل الجسم الحي الذي يمدنا بكل ما نحتاجه منذ الطَّفولة حتى الشيخوَّخة - المدرسة، العمل، المستشفى، وكل ما يجعل حياتنا أفضل. أما الحضارة الغربية، فهي كالطفل الذي يلعب بالألعاب المادية ويهمل الأخلاق

هي تسعى للقوة من أجل القوة، وهذا ما جعلها تنتج أسلحةً تستطيع تدمير العالم عشرات المرات! ففي رده على سؤال: كيف ترى موقف العرب من الحضارة

رد القاسم قائلا: يجب أن نتعامل مع الحضارة الغربية كما نتعامل مع جيراننا - نأخذ منهم ما هو جيد ونتجنب السلبيات. نستفيد من الحريات والتقدم التكنولوجي، لكننا نحتاج أيضًا أن نحافظ على هويتنا ونصحح انحرافاتهم مثل الاستعمار والهيمنة.

وفي رده على سؤال: ما هي العوائق التي تقف أمام دخول العرب في موكب الحضّارة؟ أجاب بأن: العوائق كثيرة، لكن الرئيسية ثلاث: أولاً، فترات الانحطاط الحضاري والثقافي التي عانينا منها. ثانيا، الاستعمار

مستقبل الحضارة العربية? فقال طيب الله ثراه أن: "المستقبل يبدأ بالتضحيات والعمل الجاد. نحن بحاجة إلى أن نلتفت إلى داخلنا ونبني من جدید، ونستفید من تجارب الحضارة الغربية دون أن نقع في أخطائها. النهوض سيأتي، لكنه يحتاج إلى جهد مستمر وتفكير

وفي وي معلى سؤال: هل تعتقد أن

وفي رده على سؤال: هل تتفق مع

الوزير" ما يزال ضروريا لفهم أزمات الواقع العربي اليوم، من فشل تجارب الربيع العربي إلى استمرار الأنظمة الشمولية. فمفاهيم مثل "القابلية للاستبداد" و"تزييف الوعي" تظل مفاتيحَ تحليلية ناجعة لتشخيص العلل العميقة، كما قدَم نموذجا فكريا يتجاوز الثنائيات المتعاركة بين سلفية جامدة وعلمانية منقطعة عن السياق، ساعيًا إلى تأسيس رؤية إسلاميةً تنويرية تتفاعل مع العصر دون ذوبان. ورغم ذلك، فإن معظم إنتاجه الفكري ما يزال مخطوطًا أو مغمورًا، مما بستدعي جهودا أكاديمية لجمع تراثه وتحقيقه ودراسته كمدرسةٍ فكريةٍ مستقلة. رسَّمَ منهجًا إصلاحيا يبدأ بإيقاظ الضمير الفردي كمدخلٍ حتمي للتغيير الجماعي، مؤمنًا بأن نهضة الأمم تنبع من استثمار الطاقات الكامنة في داخلها، لا من تقليد النماذج المستوردة. نادى بتأسيس كيان دولة عصرية تقوم على سيادة القانون وتكافؤ الفرص، معتبرًا أن غياب العدالة بوابة مفتوحة

والبعد عن التكلف، كما يرى صديقه الدكتور عبد العزيز المقالح طيب الله ثراهما في الجنة حيث اعتبر صديقه من الشعراء الذين يذهبون في كتابة الشعر مذهب التلقائية، فلا تشعر وأنت تقرأ قصيدة من قصائده بأنه يتكلف في أو التقاط المعنى، بل ينساق مع سجيتا

من الأمثلة البارزة على شعرة الحواري هذا المقطع من قصيدة طويلة تدور بين مواطن وطاغية:

الغربي الذي أوقفنا. ثالثا، الحكم العسكّري والدكتاتوري الذي أخمد الحريات والإبداع. لنخرج من هذا الجمود، نحتاج إلى تيار عقلاني متنور يبني فلسفة حضارة عربيةً ورد على ســؤال: كيف ترى

عقلاني.'

العالم العربي خــارج موكب الحضارة؟: فرد بالنفي لكنه انه قال بأن الركود هو مجرد مقدمة للنهوض. كما قال توينبي، كل الحركات الكبرى تبدأ بمرحلة الاعتكاف. نحن في مرحلة الركود الآن، وهذا يعني أن النهوض قادم.

هذا الـرأي؟ سليمان: لا، العرب والمسلمون ليسوا خارج موكب الحضارة، بل في حالة حضارة

معطلة. نحن بحاجة إلى جهود لتنشيطها وإنعاشها، وأن نقتبس من الحضارات الأخرى مثل العلمانية والديمقراطية لنطلق العنان للابتكار

.. ومما سبق يتبين لنا بأن فكر "القاسم بن علي على كل أشكال الفساد والتبعية.

وقد لاحظنا كيف قام بتشريح ظاهرة الاستبداد، حيث قدم تحليلا نفسيا واجتماعيا عميقا، مركزا على العلاقة الجدلية بين الطاغية والجماهير. فالديكتاتور - بحسبه - "لا يصل إلى السلطة إلا بوجود شعب مستعد للعبودية"، معتبرا أن الهيمنة تمارس عبر أدوات متعددة، أبرزها تزييف الوعي عبر التعليم والإعلام، وتفكيك الروابط الاجتماعية لخلق مجتمع منعزل وضعيف. أما مشروعه النهضوي فقد ارتكز على ثلاثية "الإنسان -المكان - الزمن"، حيث دعا إلى بناء إنسان جديد يتحرر من الخرافة والتبعية، وسياسةِ عادلة تقوم على مبدأ الشورى كبديلٍ عن الديمقراطية الغربية التي رآها جوفاء في سياقاً تها المستوردة، وزمن منتج يستثمر في البناء بدل إهداره في صراعاتٍ عقيمة.

## تاسعا وأخيرا: قراءة في شعر القاسم المنشور على صفحته على الفيسبوك:

يتميز شعر "القاسم بن علي الوزير" بالتلقائية مسترسلاً كالنهر الذي يجري في واد منبسط.

في شعره، نجد تناغم الألم الوطني مع صوت الثورة على الظلم، فجاءت قصائده مرآةً لعذابات اليمن وقضية العرب الأُولى "القضية الفلسطينية"، حاملًا هم القدس بلسان امتزج فيه الحزن بإرادة التحرير، فلم يكن الشعر عنده مجرد تعبير وجداني، بل سلاحا فكريا يحارب به التهميش ويعيد تشكيل الوعي الجمع، كتب شعره بعذوبة لغة أبي القاسم الشابي، ورقة بدوي الجبل، كما وصفه شقيقه علامة اليمن المفكر والمؤرخ والأديب "زيد الوزير" مد الله بعمره.

حيث مزج بين بلاغة التراث العربي وروح المقاومة المعاصرة، معتبرا أن الكلمة ليست أداة جمالية فحسب، بل خطابا نقديًّا قادرًا على تفكيك الاستبداد. وفي مؤلفاته، جمع بين التحليل الاجتماعي الدقيق والنقد الثقافي الجرّيء، كما في مقاله "الفقه فيُّ غفوة والعقل في إجازة"، الذي هاجم فيه الجمود الفكري الذي يعيق حركة

## شعر القاسم الحواري:

"وأنا يا مولاي

هــذه الأبيات تكمل اللوحة النفسية التي بدأها الشاعر في البيتين السابقين، حيث يعتبر القاسم الموتَ فنا شعريا بحد ذاته، يحوله إلى نصِّ مأساوى تتناثر فيه ألوان المعاناة والجمال معا. فإذا كان المساء والغروب في النص الأول رمزين للرحيل الوشيك، فإن الموت هنا يتحول إلى "شاعر" ينسج من فنون الرثاء والأسى قصيدة يومية، تقاس بــأوزان النواح وقــوافٍ تُدفن في القبور. يبدو الموت عند "القاسم" كعملية إبداعية قاسية، تخلف جرحا لا يندمل، وفقدانا يتكرر كل يوم، كأن الحياة قصيدة يكتبها الموت بأحرف الألم، وتنتهي بلحظة صمت مطلق. فالقاسم رضوان الله عليه كما

رأينا قد أحال الموت فنا من فنون الشُّعر في ظل صــيرورة الوجود والعدم والـولادة في عالم الكون والفساد، حيث يصبح الفقد جزءا من إيقاع الكون نفسه. ف"الجرح الذي يُسيل عند لمه يرمز إلى عجز الإنسان عن تجاوز فكرة الفناء، حتى حين يحاول إخفاء أله، سنما "القبور الضجيع" و"النواح" تجسِّدُ الصراع بين الجسد الروح، وكأن

الموت يُعيد تشكيل الذات إلى أجزاء: بعضها يذوب في العدم، وبعضها يبقى مقيداً بالجزع. هكذا يُحوِّل الشاعر الموتَ من حدث عابر إلى سردية وجودية متواصلة، تلتقي فيها الرمزية الصوفيةً (الغروب، الليل، الضياء) بالتشكيل الجمالي للألم، فتصير النهاية فناً، والرحيلُ إبداعاً مُرا يعيد تعريف

## القاسم يكتب بقلم البندقية:

لم يكن القاسم مفكرا فحسب، بل كان شاعرا حول الكلمة إلى سلاح، ففي قصيدته "البندقية لا الكتاب"، يهجو انقلابَ التورة إلى ديكتاتورية:

"البندقية لا الكتاتْ.. باتت طريق الضاربين إلى الغد المجهول في وحل الترابُ

الخوذة السوداء تملي ما تشاء وعندها فصل الخطابْ".

وفي قصيدة أخرى يخاطب اليمن: ٰيًا يمنُّ، كم أُرسُلْتَ للتَّارِيْخُ أَغنيةُ تُثني الجبالُ، وتُطربُها الرمالُ سأظَّلُّ أندبُ جَرِكَكَ بِالكَلْمَاتِ حتى يُورقَ الشوكُ، ويعتذرُ السَّفاةُ". ويوحشني طَيْفُ المسَّاءِ لأنّه يذكّرنى أنّ العُروبَ قريبُ ومنْ عَاشَ فِي رِأْدِ الضّحى لم يكن له

سوى النور إلف والضياءِ حبيبُ في هنين البيتين يخبرنا الراحل بأن المساء يحمل في طياته لوعة الفراق، وكأن الغروبَ شاهد على زوال كل جميل، فالنفس تأنس بضحى الحياة حين تشرق فيها جذوة الأمل، لكن من ألفوا النور لا يركنون إلّا إليه، وكأنَّما الظلامُ غريبٌ عن قلوب المؤمنينَ بالضياء.

## القاسم مخاطبا مدينته «صنعاء»

تفدي الحسان الجميلات التي التحفت

توهجت بالشهى العذب واحتبأت

أما الطغاة فتاريخ تردده

، كالمـــرء من عـ

شعر واشواق عشاق واسرار؟

ً خلــفُ ٱلدخان وتُفشى سرهـــا النارُ

في هـداة الليـل تسـبيح وأذكارُ

شــوامخ مــن روابيهـا وأغــوارُ

مـــروا عليها فجرح غـــير منطمسي عــــلى الجبــين وفي العينـــين اكدِارُ

فهو يفتقد إلى صنعاء وليالي السمر فيها فيتساءل أين

ليالي صنعاء التي كانت ترويها الأسرار وتزيّنها الأنوار؟

أين العشاق الذيِّنَ كانوا ينسجونَ من أشواقهم قصائد

كالندى؟ لعل الزمن الغادرَ أخفى تلكَ الأسمارَ وراءَ

دخانِ الأيام، لكنّ النارَ التي تحت الرمادِ تُذكرُ ولا تُنسى.

القاسم يقصف بقصائده الطغاة:

أما الطغاة فتاريخ تردده

مــروا عليها فجرح غــير منطمس

هكذا كان "القاسم" يرسل شُعَرَّه شواظ من لهبٌ يكوي به الطغاة كما أنه كان ينظر إليهم بأنهم كالسراب

يمرون ولا يَبقون، لكن جراحَهم تنقش على جبين الزمن

كوصمةٍ لا تُمحى، وعيونُ التاريخ تذرف غضبا على مَن

إحدى هذه القصائد يقول:

لقد كان شاعرا هزَّ عروشَ الطغاة بقصائده ففي

شــوامخ مــن روابيهـا وأغــوار

على الجبين وفي العينين اكدارُ

بمئزر الليل..أرواح وأبص

كما أن معاناة "القاسم" التي عبر عنها في جل قصائده لم تكن مجرد ذكريات أليمة، بل كانت وقودا وما اروه ذلك الحنين الذي خاطب به مدينته المفضلة" صنعاء" حيث يقول: لقصائده التي حوَّلَ فيها الألمَ إلى فنِّ مقاوم أولا: طيف صنعاء هل في الندى السهم اسمارُ الموت أو طيف المساء يقول بيتين وكأنه كان يرى ان وقت كمّا مضى من ليالينا وسمارُ؟ رحيله قريب فيقول: وهل رخى العشاياً مثل عادتها

ويوحشني طَيْثُ المساءِ لأنَّه يَذَّكُرنِّي أَنَّ الغُصّروبَ قريبُ ومنْ عـاشَ في رأدِ الضحى لم يكن له سَــوْىُ النورِ إِلْكُ والضّياءِ حبيبُ

أضحك منك ومن نفسي

أُعرِفَّ أنك لا تبصر إلاَّ نفسك

كم أرجو أن تخرج منها مرة...

هذه الأبيات تعكس رؤية "القاسم" - طيب الله ثراه

في الجنة - النقدية للسلطة والاستبداد، وهي رؤية تشكلت

عبر معايشته الشخصية للقمع والسجن، شعره ليس

مجرد تعبير جمالي، بل هو موقف وجودي وإنساني من

سماته حضور "القاسم" في موقف التجرّد، "إنه عبارة

عن حضور في حضرة اللغة، الفكر الخالص، وإقامة

علاقة بديلة مع عناصر اللغة، الفكر بدلا عن العلاقة التي

كانت تربط الذات بالآخرين، وهذا يعنى أنه حضور للذات

في منطقة الغياب، أو العمى عن الواَّقع، حيث يتحقق

للإنسان في هذا المقام تجاوز الماضي، ونسيان وضعه

الأنطولوجي الذي كان قبل الآن، ليدخل في وضع له الآن". وقبل أن نواصل قراءة القصائد والمقطوعات التي

نشرها القاسم على صفحته بعيد عما تضمنه ديوانه

"التلاثية الشعرية: (الشوق والحزن والإشراق) الصادر

عن دار المناهل عام ٢٠١١م، وهو يضم ثلاث مجموعات شعرية: "الشوق يا صنعاء"، "أزهار الأحزان"، و "لم

تشرق الشمس بعد"، هذه الثلاثية تعكس مسيرة الشاعر

فالشوق يا صنعاء: يعبر عن الحنين إلى الوطن

والمدينة التي شكلت جزءا أساسيا من هويته. هنا يظهر

الوزير كشآعر المكان الذي يحول الجغرافيا إلى حالة

وتجربته الحياتية الغنية.

القاسم يعزي نفسه:

أبكى منك على نفسى

أبكي منك عليك...

لا تعشق إلاً نفسك

فتراها من خارجها

إذ دّاك ستعرف عنها

ما يعرفه كلّ الناس!"

البيتان يعكسان صراعًا نفسيا عميقا بين الخوف من الموت والتشبث بالحياة، حيث يتجلى طيف المساء كرمز قاس لقرب الغروب الذي يحيل إلى النهاية المحتومة، وهنا نجد "القاسم" يربط ذاته بالنهار وضيائه، جاعلا من النور إلفًا وحبيبا، لكن هذا التعلق يزيد من وحشة المساء الذي يذكره بحتمية الرحيل. الغروب هنا ليس مجرد ظاهرة طبيعية، بل تحول إلى استعارة مؤلمة للموت، تُظهر قلقًا وجوديا من المجهول، وتناقضًا بين ألفة الحياة البومية ورهبة الفناء. النبرة الحزينة التي تلوح خلف الأبيات تكشف عن وعي الشاعر المسبق بقرب رحيله، لكنها تحتفظ بشغفِ خافتِ تجاه جمال العالم، كأنه يحاول التوفيق بين قبول المصير الإلهي وحنين الروح إلى البقاء في ضياء الدنيا. هذا الجمع بين الرؤية الفلسفية والوجدان الجريح يجعل النص تأملًا إنسانيًا يلامس أعماق النفس في لحظاتها الأكثر هشاشة وصدقًا.

وفي ذات السياق يقول الشاعر بأن الموت فنا من فنون الشعر فيقول:

يكتب الموت كل يوم من الشعر فنونا تهمي أسى وتروع بعض أوزانه النواح وبعض مـن قوافيـه في القبـور ضجيـع ما وضعنا يدا على الجرح إلا ســـال جرح عـــلى الشـــفاء منيع كل يــوم مــودع لحبيــب

بعض نفسي يمسضي وبعض جزوع

ظنوا أن القلاعَ تُخلدُ أسماءَهم، لكنها ستخلد سقوطهم. القاسم يختزل مصير الظالمين في بيتين فيقول:

القصيدة الثامنة: ساعة اليقظة: حســـــُ الظالمون أنْ ســوف ينجون

وهيهات يفلت الظالمونا اً - ولم يعدد ببعيد-ســوف يأتــي عليهــم أجميعنــا لن يفر الطغاة من غضب الله

ولن يدرك النجاة الهاربونا «القلاع» المشيدات حصوئا سـوف تغـدو مقابـرًا لا حصونا

و «الكنوز» المكدسات احتياطًا سوف تدعو لكانزيها المنونا والسياط التي بأيدي الطواغيت

ستذكي عزائم الثائرينا جون الملأيّ سينسل منها أُلَف جيلٍ لا يرحم الباطشينا

قد تنام الشعوب حينا.. ولكن تصرع البغي يقظة النائمينا

إنها لصرخة مدوية في وجه الظالم يرسلها شواظا من نار فيقول له: يا مَن تظنُّ أنَّ الجبالَ حصونٌ تُنجيكِ من قدر السماء، اعلمْ أنَّ يومَ الحساب قاب قوسين، فما أغنتْ عن فرعونَ جنودُه، ولا أنجت قارونَ كنورُه، والعدلُ الإلهيُّ بحرٌ لا يُبقى لسفنِ الظلمِ إلَّا الغرقَ.

> نحن من يصنع مشاكل الحياة فيقول: إنا لنلقي على الدنيا مآسينا ونحن

في كل يـوم، نصنّع السّببا! بعنا الدماء التي سالت مقدسة

بعنا أَلمسير .. الذي مازال محتجبا! نعم أيها الفيلسوف الحكيم في كلّ يوم نصنع سببا للدمار ومبررا للتدخل الخارجي ، فالمتسلقون أيها المجاهد الجبار والشاعر الأريب هم من حولوا دماء الشهداء إلى سلعة تباعُ في سوق النفاق، وصرنا ندفنُ مصيرَنا بأيدينا كالغافلين، وكأنّما الدنيا مرآةٌ نرى فيها وجوهَ الخائنين، فمتى نعودُ إلى أنفُسِنا قبلَ أن تُباعَ الأوطانُ وتضيعَ الأمانة؟

أوجاع الوطن المزمنة: ما وضعنا يدا على الجرح إلا سال جرح على الشفاء منيع يـوم مـودع لحبيـب

بعض نفسي يمــضي وبعض جزوع آه كم عانى فقيدنا من جراح وطنه فالجراحُ التي نُضمّدها تفيضُ ألمًا جديدًا، وكأنّما الأيامُ سكاكينُ تجرخُ في الصمت، فكلُّ فراق يُذكرنا بأنّ جزءًا منّا يغيبُ معَ الراحلين، لكنّ الجزع لا يليقُ بقلوبٍ تعلمُ أنَّ البكاءَ على

الأطلال لا يُعيدُ الأحباب القصيدة الثانية: مقطوعة الأكدار

العاكفون على السلاح عبادة الراكعـــون عـــلى الجهاد الســـحد القارئون الموت رتل بعضه

ناج وجودٌ بعضه مسن الثابتون على العتاق كأنها في بدر ترتجل الحتوف وتنشد

أولئك الذين سجدوا لغير الله في محراب السلاح، وظلّوا أنَّ الدمَّ قربانٌ يُقرِّبُهم إلى الجَنةَّ، إنَّ سيوُهَهم تُنشدُ قصائدَ الموتِ في ليلِ المعارك، وكانَّ أرواحَهم أوراقٌ تتساقطٌ في عاصفةٍ لا تبقي إلّا جذع الشجرةِ الواقفةِ كالصخر، لَكنّ الصِّخرَ يُفئَّتُّ مع الزمنّ.

القصيدة الخامسة: أحزان الشاعر أخفيى الجراح بنفيسي وهي قاتلة

ي . وأمنــح الناس مني الوجــه جذلانا فليشرب الناس من كأسٍ مشعشعة وأحتسي دون خلق الله نيرانا يا مَن يرى الوردة التحمراء باسمة

دمي جـرى في عروق الـورد ألوانا أخفِى دمعَ القلبِّ خلفَ ابتسامةٍ كاذبة، وأقدِّمُ للناسِ شرابَ القرح بينما أحتسي سمَّ الألَّمِ وحدي. دمي الذيَّ سالَ في جذورِ الورِدِ جعلَّ ألوانَهُ تُشْبهُ نارًا تتأرجَّحُ بينَ الجمالِ والألم، وكأنَّ الحياة وردةٌ حمراءُ نعشقُ رائحتها

## القاسم يرثي حال الأمتين العربية والإسلامية:

بعنا الخيول على الميدان مُسرجة بعنا السيوف وبعنا الشعر والأدبا ولو قدرنا لعبنا كل عابرة من النشيم تضم العطر منتحبا

لم يبق شيء بأيدينا لمدخر حتتى الكرامــة بعناها للــن طلب بعنا الخيولَ التي كانت ترفعُ رؤوسَها كالرايات، وبعنا السيوفُ التي كانت تُنشدُ قصائدُ الفخر، حتى الشعرَ صارَ كلمة تُباعُ في سوق النفاق. لو استطعنا لبعنا ريحَ الشمالِ التي تحملُ عطرَ الأزهار، ولم نتركُ للكرامةِ إلَّا ذِكرًا يُروى في أحاديثِ الندم.

**الراجع:\_\_\_\_** ١-صفحة "القاسم على الفيسبوك ٢-المسار السنة العاشرة: العدد الثاني١٤٣٠هجرية

٣- حرث في حقول المعرفة لفقيد الوطن "القاسم" ٤-صحيفة صوت الشورى الإلكترونية. ٥- مقالين للكاتب في ذات الخُصوص.





عدد خاص - بمناسبة الذكرى السنوية الأولى لرحيل

# ذكريات كتبها الأستاذ زيد بز

بعد عام مضى، وشخصك الغالي-يا شقيق العمر-لم بـرح من عيني فكأنه غرس فيهـا، فأنظر إلى كل لافحا وهو الأكثر، وربيعا مخضلا وهو الأقل، فأستلهم منها زادا يدعم خطاي فيما بقي من عمري.

وعلى ضوء حياتك الحافلة أرّاك ما برحت تشاركني في حل كل أمـر صعب، وترافقنـي خطوة خطوة في الطريق الباقي نواجه معا مفاجئات الأيام القاسية، وأحلام الليالي المترفة، وكأننا لم نفترق ساعة من نهار. ومع ذلك يظل حزن كظيمي، يعتلج في أعماقي، ويحتدم بين أضلاعي، احتدام بركّان يتفجر ينبئ أنَّك قد رحلت، وتركتني أخب وحدي في طريق غامض يسوقني فيه أمل، ويدفعني فيه رجا، لتحقيق مبدأ لم يتغير، وعقيدة لم يتبدل وموقفا لم ينحرف سواء أكانت مواسم قيض لافح،أم رخيات ربيع وارف، كمثل ما كنا معا نسعد بما أوتينا، ولا نتبرم بما نلاقي من السجون والمنافي ونسعد أيضا بأنسام ربيع عابر فلا يثنينا عنما نحن فيه وذلك لأننا كنا نحمل رسالة نسعى في تحقيقها رغم شدة البلوى، ورغم طراوة النعيم، فلا البلوى أرجعتنا عما نحن ساعون إليه، ولا الطراوة أرخت أعصابنا فنمنا على سرر الوهم الناعم كنا نحمل فوق القيض وفوق النعيم. ذلك ما كنا نشعر به حقا وذلك ما حفظ خطانا من الزيغ السياسي كما اعتقد. لقد ربتنا والدتنا على هـذا المنوال ووضعت خطانا في الطريق الصعب الذي أصبح بفعل ما نعتقده سهلاً

هكذا تمدني ذكرياتـــي معك يا أخي بموفور من الذخيرة تســـاعدني على تلمس الطريق اللاحب بعيداً بعيداً عن بنيات الطرّيق فأسعى حاملا عنك ما حملته، وألقاك من خلالها صاحياً، وأجتمع بك نائماً، لأنك أنت تسكن ذهنى ولا تفارقه؛ مراقبا لي عما افعله، تقبل إذا غفوت علي كفوح نسيم، فنتحدث كما كنا نتحدث، ونتحاور كما كنا نتحاور، ونختاف ونتفق، وفجأة تغيب عنى، فأسعى باحثا عنك هناك وهناك ملتاعا بدون جدوى،وعندئد أفيق على واقع مرير؛وقلب جريح، وفؤاد، مكلوم،أفرح في الليل بلقائك، وأحزن في النهار على فراقك، فأنت-حقيقة- في كلا الحالتين يا أخي لم تغب عني ساعة من نهار، ولا ساعة من ليل، وبين الفرح والحزن تمضي أيامي سريعة الخطي نحو مغيب محتوم لألتقي بك وبابي وأمي وأخوتي وأخواتي في رحاب رب كريم.

وفي أحيان كثيرة يلجم الحزن السنة فصيحة فتظل الكلمات تتأوه في أعماق النفس بدون أن تجد مخرجاً، تنغلق بحرارتها وسلط ضلوع مقفلة تتقد في داخلها كما لو كانت في أتون مقفـل. وهذا بالفعل ما أعانيه، فالكلمات تحترق، والحروف تتلظى وبصعوبة فائقة أجد قلمي يخط كلمات دخان قلب يتعذب فما أجده وليس لإيضاحه من سبيل، والعزاء الوحيد-كما سبق القول- هو اللقاء بكم عند رب كريم، فقد كتب عليّ أن أشاهد وفاة أخوتي وأخواتي العشرة واحدا بعد وآحد، وحزنا بعد حزن حتى وهن ألقلب واشتعل الفكر شيباً. ولكى اخرج من عقم التعبير عما أحس، فقد لجأت

إلى أن استحيي تاريخه، أو محطات من تاريخه، منذ أن استقبلته الحياة، أو استقبلها، على إحدى ذرى جبل صبر الشامخ المطل على مدينة "تعز العز"وعلى سهول خضرا تمتد مسافات بعيدة حتى تلتصق بهضاب تعلو حتى تتصل بجبل التعكر العظيم. تاركا لأخوة أعزاء من كتاب اليمن الكبار المجال للحديث عن عمق عقليته، ورحيب رؤيته، وواسع تفكيره، وانصرف إلى مسبق أن أشرت إليه أي إلى استعراض مراحل من حياته الطويلة العريضة ليرى من يحب أن يرى ما قام به من صالح

كتب والدي بخطه تاريخ أخي قاسم في غلاف {قرآنِ كريم}(ولد المولود السعيد بذير وقبول -والدته بنت أبو راس - "القاسم بن علي بن عبد الله" في يوم . الاثنين الساعة السادسة وربع ١٣ القعدة سنة ٥٥ [٥٧ يناير ١٩٣٧م] جعله الله قـرة عين لوالده، ووالدته، والمسلمين، ومن أوعية الكتاب الكريم والعلم الشريف). واستجاب الله دعاء والده فكان قرة عينيهما، وقرة عين المسلمين، الذين اطلعوا على أفكاره وكان من أوعية {القرآن الكريم} والعلوم الإسلامية والمعاصرة.

لم أتذكر أيامـــي معه في "تعز العـــز"- كما كنا نسميها- ولا عندما انَّتقلنا إلى "صنعاء" والهجرة إذ لم يبق منها إلا صورا باهتة تحفظها ذاكرة أثقلت بأحداث جسام. ولكن برغم الذكريات بدأت تتفتح على أيامنا في . "المحويت" حيث تحتفظ الذاكرة بصور واضحة، وليل منها صور غائمة.

عرف أخى قاسم منذ طفولته بالشجاعة الفائقة، بل وبعنفوانها، ففي طفولته المبكرة كان مغامرا متحديا بل ومشاغبا وأذكر أن أحدهم أهدى "ضبعا" صغيراً لوالدي، فتربى في منزلنا لطيفاً ناعماً نسقيه حليباً ونطعمه لحماً، حتى أذا كبر استعاد وحشيته، فكنا في البداية نهرب منه إلى المقاعد العالية إلا "القاسم" فكان يقاومه حتى يمسكه من عرفه ويغلق عليه في غُرفة. وظل الحال على ذلك إلى أن كبر "الضبع' -والذي يسمى في اليمن "العرج" -واستوت قوته، واستحال بقاؤه بيننا، افرد له في خارج المنزل قفص مغلق بأعمدة من حديد متباعد يقوم برعايته جندي يطعمه ويسقيه. وطالما سمعت والدي يثني على شجاعته ويصفه بالشجاع.

واذكر حادثة جرت تصدى لها وحده ونحن حوله



بشحاعة فذة وذلك أن رجلا شابا عرف بشقاوته . وطيشه، كان يتصدى لحاملات الماء على رؤوسهن، وبيده عصى طويلة رشق في أعلاها "مسمار" حاد كان يضرب بها تنكة الماء من الخلف فينساب منه الماء قليلا -حتى يصل إلى الثقب فلا تصل إلى منزلها إلى وقد ذهب منها الماء الكثير. فلما عرفن غيرن طريقهن من باب

هذا الرجـل كان عصبيا أحمق متعجرف متكبر لا يخاف من أحد، بل يخيف، ومن أسرة لها شان في "المحويت" وقد بلغ به الطيش أن قتل "في يوم من أيام رمضان "مقوتا" فحكـم عليه والدي بالقصاص ولم ينفذ الحكم بسبب قرب والده من ولي العهد احمد حيث نقلت محاكمته إلى صنعاء

وذات يوم ونحن وغيرنا نلعب قريبا من بيته إذ به يأتي إلينا مهدداً متوعداً لنا لسبب لا نعلم عنه شيئا وكدّنا أن نتطاير خوفا منه يمينا وشمالا،إلا "القاسم" ففد تصدى بالصراخ عليه، والرد على كل كلمة بكلمة وحتى قرب منه يهدده بضربه فلم يخف منه، وكان في طاقة الشاب أن يوسـعه ضرباً إلا انه لم يفعل ذلك" ربما خوفا من والدي فما لبث أن تراجع وعاد إلى بيته، وانتصر قاسم وأعجب به من حوله من الرفاق وأصبحت له شهرة. إنه فعلا لشجاع.

وتمضي الأيام وتهب الثورة الدستورية وننتقل إلى صنعاء "ثم لم تلبث أن سقط ذلك النور في هاوية ظلمات عهد جديد بعد ثلاثة أسابيع، وصودرت بيوتنا بما فيها من أثاث،وأموالنا كلها وأصبحنا لا نملك مالا ولا دارا، فســكنا مع أبناء عمنا في دارهم، وكان أخى القاسم هو الذي كان يواجه السيف "عباس بن الإمام يحيى" الذي أوكل إليه مـن الإمام "أحمد" معاملتنا وكان غليظ القلب قاسيا علينا وبقينا بدون دخل فكدنا نموت جوعا فذهب إليه القاسم ليطلب منه أن يقرر لنا ما نقتات به ماداموا وقد صادروا أموالنا فكان العباس . يحتد في كلامه فيحتد "القاسم" في جوابه وعندما قال السيف العباس: لا اقدر أن افعل لكم شيئاً رد عليه" ولماذا فعلوك سيف إسلام وأنت لم تنفذ أمر الإسلام، فبهت العباس من جواب طفل فدعا "عامل السر وقال لــه انظر ما تفعل لهم فتقرر مالا ينقع غلة ولا يطفئ

وتشاء المقادير -ولله حكم غامضة- أن تسقط شقيقتنا "أمة الخالق" بمرض الكلى وليس من طبيب وليس من معالج فاضطررنا إلى انتقالنا إلى صنعاء بعد أن سمح لناً، فحاولنا أن نلتحق بمدرسة ابتدائية حكومية فلم يسمح لنا بالدراسة فيها،فكان "القاسم يقوم مبكرا ويخرج من البيت أيام الرد الجاف ولا دثار له مـن صقيع البرد فيذهـب إلى "قبة المتوكل فيصلى ويلتحق بمســجد البلقة للدارسة حتى ينتهي منها ثم يذهب إلى السوق فيشتري ما يحتاجه البيت حسب الدخل المحدود فيحمله على ظهره ويعود إلى البيت فكان القاســم الذي عرف بمشاغباته في صباه أصبح الآن من العقل والحكمة ما يجعله رجلا حكيما، لم تسمح السلطات لنا أن ندرس في المكاتب الدراسية فكنا ندرس في حلقات المساجد وعندما تعرفنا على الأستاذ "عبد الله البردوني درسنا على يديه

وكان القاسم أشد الأخوة صداقة بصحبة أستاذنا الشاعر الكبير عبد الله البردوني فتزود منه مالم نتزود به أنا وشــقيقي محمد" وكانَّ "مســجد البلقَّة" هُو المكان الذي ندرس على يديه شيء من الأدب والتاريخ

حقا لقد أصبح القاسم رحمه الله أبا صغيرا لأسرة معذبة، وعاقلا بعد طفولة جريئة، وصديقا حميماً لأستاذنا البردوني لا يكادان يفترقان يخرجان معا ملتحفان بـ "لحفة" واحدة يتدلى طرف منها على

يمين أحدهما والأخر على يساره لأنهما لا يملكان غيرها.

عندما أطلق أخي العباس من حجة للمرة الثانية رأى أن نلتحق بقاهرة حجة حيث كان بها بقية ما أبقى سيف الإمام أحمد من رجال "الثورة الدستورية من العلماء والأدباء والشعراء، وكانوا يُدرِسون من يصل من أولاد المساجين لزيارة آبائهم، حيث كانت بعض الكتب مسموحة بالدخول نتيجة مراجعة . القاضيان عبد الرحمن الإرياني وعبد الإله الأغبري الإمام أحمد برغبتهما بتحقيق ديوان الشاعر الكبير 'عبـــد الكريم الآنسي " ترجيع الأطيار " فســـمح بما فكان هذا بابا لتلح منه كتب بواسطة حارس تأثر بالثورة الدستورية،

راجع "العباس" السيف الحسن-نائب الإمام صنعاء- بالســماح لنا بزيارة أخينا إبراهيم فوافق وأضاف والدراسة عند القاضي عبد الرحمن الإرياني، حتى نظل بالحبس مع المغضَّوب عليهم من الإمآم وأسرته فسافرنا نحن الثلاثة "قاسم ومحمد وأنا فاستقبلنا الأخوة خير استقبال ودرسنا على أيديهم.

وهنا في هذا الســـجن ظهرت بالفعل عقلية القاسم المبشرة بنبــوغ علمي، وبتفكير عقلي، حتى ســـموه "الفيلسوف الصّغير" وكما قال الكاتب الكبير "حسن 'حمـود الدولة" أنـه أثناء بقائه في السـجن تكون "مشروع فيلسوف" وهنا أيضا تفجرت شاعريته البليغة، فأصبح شاعر هذه الأسرة بدون منازع من القرن السادس الهجري، وحتى أيامه، فهو شاعر هذا البيت لم يسبقه أحد ولا أظن يدركه أحد في المستقبل

وليس ذلك فحسب، بل تفجرت عقليته السياسة في وقت مبكر، فعمل مع أخيه إبراهيم والقاضي عبد الرحمن الإرياني وغيرهم في أعمال سياسية كان فيها سكرتير منظمتين أنشاتًا في السجن. ومن تلك الفترة تحمل المســؤولية مــع أخية إبراهيــم في كل مراحل النضال من حزب الشعب إلى حزب الشورى إلى اتحاد القوى الشعبية حتى توسد في التراب شهيدا

وكان من طبيعته الإيثار فعندما مرضت زوج ابن عمه أحمد بن محمد الوزير وراجع الإمام احمد بالأذن بالسفر لزيارتها، والاطمئنان، عليها أجاب الإمام أحمد بالموافقة بشرط أن يكون أحد بديلاً عنه فتقدم القاسم فكان هو البديل السجين، وكم هي الإيثارات التي بذلها لقاسم سواء أكانت عملية أو كتابية، فكم هي المذكرات والمشاريع والمراسلات التي صاغها ولم ينسبها لنفسه.

كان القاسم بن علي آخر من خرج من أخوته من ســـجن حجة فأخي "إبراهيم" خــرج لزيارة والدتي بوضع أخي "محمد" بديلا عنه ثم أطلق سراحه، بعد أن ســجن إبراهيم في سـجن القلعة، ثم هرب الأخوة عباس وإبراهيم ومحمد من اليمن إلى عدن في القاهرة كما شرحتــه في مقالاتي صنع في اليمن في صفحتي في الفيس بوك face book وتم نشرها في صوت الشورى،وبقينا- أخى قاسم وأنا- في سجن بيت المؤيد بحجة بعد أن كانوا قد أنزلونا من القاهرة قبل ذلك. وفيما نحن هناك مرض أخي مرضا شديدا خفت عليه خُوفًا شـــدا حتى أني كنت اسهر الليل أتابع صحته وكان الوهــم يجعلني أحس وهو نائم بأن أنفاســه أنقطت، ومن شدة الخوف عليه أنني لم اعد اسمع أنفاســه تتردد ولا حركة في بطنه تعلو وتهبط فاندفع من الخوف فأوقظه من نومه فيستيقظ موهن الجفن فافرح لأنه مازال حيا. ثم شـفاه الله فذقت بشفائه سعادة غامرة لم أسعد بمثله.

بعد فترة مرضت والدتي في صنعاء مرضا شــديدا فكتب الدكتور فينروني منّ ذات نفسه إلى الأمام يطلّب منه إطلاق سراح أحد أولادها ليرعاها في مرضها

الخطير فســـمح الإمام بنقلي إلى سجن القلعة بصنعاء مع السماح بالتردد عليها صباحا مع المحافظ صباحا والعودة السجن مساء، وكانت لحظات ماحقة عشناها معا بين الفراق وبين الواجب وهي حالة عبر عنها هو في قصيدته الوداعية بما في نفسه وبما في نفسي أيضا

أأفرح أم ابكي الفراق فأنني تلقيت ما قد كنت عمري أحاذره تلفت لا يـدري وقد غـاب وعيه أصباء يحسو أم لهيب يعاقره

وكان لهيبا بالفعل يعاقـره وأعاقره، وبقينا على تواصل بريدي إلى أن قام الجيش بانقلابه على الإمام بقادة السيف عبد الله والثلايا ولجوء الأمير البدر بن الإمام أحمد مع الأستاذين الدستوريين أحمد بن محمد نعمان واحمد بن محمد الشامي إلى حجة وإطلاق جميع سجناء الثورة الدستورية ما عدى ثلاثة من أل الوزير هم العلامة محمد بن أحمد الوزير -شقيق إمام الدستور عبد الله بن احمد الوزير" -والعلامة "أحمد بن مُحمد الوزير"-مؤلف المصفى- وأخي قاسم إن لم يجرأ الأمير البدر أن يطلق سراحهم بدون أن يستأذن

ومن حسن المقادير بالنسبة لنا بدأ واضحا أن الإمام قد اســـترخت قبضته على مــن بقي من الثورة الدستورية فوظفهم بمساعي الأمير البدر-ذي الاتجاه الإصلاحي-في وظائف شــتى، وســمح لأخي القاسم بالسفر إلى الحديدة للمعالجة وبعد حين ترك وأمره فعاد إلى صنعاء حرا بدون أمر بإطلاقه. لقد انشـغل الإمام بأسرته وترك الآخرين.

في صنعاء اجتمع بعض الشــمل المبدد والدتنا وأختينا "أم هاني" وحورية وقاسيم وأنا، وانصرفنا نحن الاثنان نحو العمل مع الأخوين أحمد العماد وعلي الواســعى -الذي تحول بعد قيــام حركة الجيش إلى حزب الإصلاح -على ضوء ما نتلقاه من نشاط أخواننا في القاهرة وعدن من أخبار: عن نشاط حزب الشعب وحزب الشورى، فكنا نعمل على تأسيس فروع له في

صنعاء وتعز وإب والحديدة.

إلا الأبعاد المؤدب من اليمن

وعلى حين غفلة ثار الجيش في صنعاء على بيت القاضي يحيى العمري وقضاة آخرين بلا سبب عرفته فأحرقت كتب وأحكام وأرقام وجاء الأمير البدر من تعز إلى صنعاء ودخلت القبائل صنعاء نجدة للأمير، وكان الأمير البدر يعالج أوضاع صنعاء هب الجيش في تعز فأحرق وسحل القاضيان الشهيدان الجبريان فأرسل الأمير القاضي البارع "محمد الشامي" فسكن الأمــور, فلما بلغ الإّمام أحمد وهو بروما يتعالج رجع إلى اليمن فســـكنت أوضاع الجيش كما هو معروف، ولأمر لم اسع إليه ولا خطر في بالي عينني الإمام سكرتيراً أول في مفوضية بيروت وعاد الأخوان العباس ومحمد الرباعي إلى اليمن فعين الأخ عباس وزيرا

## (٩)

مفوضا في "المغرب" بدون أن يسعى ولسبب لم يعرف

وبقى الأخوان قاسم والرباعي والخالان أمين وحمود ابوراس ينشطون في اليمن نشاطا بلغ حد القرار بقيام ثورة شعبية تنطلق من برط، وفي اجتماع النقيلين في بيت النقيب مطيع دماج تبنى المجتمعون إعلان الجمهورية الشعبية الديمقراطية فور انطلاق الثورة الشعبية فحمل القاسم هذا المشروع معه إلى عدن حيث التقى بالأستاذ والشاعر والمربى على عبد العزيز نصر وأطلعه على الخطة ثم غادر إلى القاهرة ليعرض الخطة على أخيه إبراهيم وبقية الأخوة وهناك التقى بالفيلسوف الكبير "مالك بن نبي" وعايشه معايشة فكرية عميقة فتأثر به وبأفكاره إلى ما سبق له من غوص في دراسته للشيوعية واليسار تأسس اتحاد

القوى الشعبية بالتفاهم مع أخوة "عدن" وتبني رسميا وأعلنا الجمهورية الشعبية الديمقراطية فكان أول حزب نادى بها في ميثاق حزبه. وكان قاسم والرباعي هما من توليا تبني الجمهورية.

وبينما كان اتحاد القوى الشعبية يعمل لقيام ثورة الجبل وإعلان الجمهورية قام بعض الضباط المتأثرين بالناصرية بالانقلاب على الإمام المنصور البدر بعد أسبوع من توليه الأمر، فلم يعد في الإمكان القيام بالثورة الشعبية لتدخل المصريين لتبني الضباط المتصلين بهم ودعمهم بقوات ضاربة ولقيام الملكيين بدعم من السعودية من ناحية أخرى. فأردنا الدخول إلى اليمن فمنع مكتب البيضاني في القاهرة ســفر أي يمنى إليها إلا بتصريح منه، فلم يتمكن أحد من السفر إلا من أعطي تصريحاً بسفره وتيقن من ناصريته وإلا فسيقبض عليه المصريون في اليمن، لكن بعد أن أطيح بالبيضاني من اليمن بجهـود أعضاء مكتب الرئيس بقيادة الأخوة الاتحاديين برياسة طه مصطفى وعضوية علي عبد العزيز نصر ومحمد الرباعي ومحمد الشاطبي وغيرهم، فانفتح الباب أمام اليمنيين للدخول إلى اليمنُّ فدخلت الوالدة"بنت ابــوراس وإبراهيم وقاسم، للنضال من الداخل وبقي عباس وأنا في بيروت. نشط الأخوة الثلاثة وأعضاء مكتب الرئيس في دعم

الجمهورية فرأس إبراهيم حملة لاسترداد منطقة إستراتيجية في بني حبش فاسترجعها وعاد إلى صنعاء بينما ذهب قاسم مع حملة برط بقيادة الشيخين "أمين ... ابوراس ومطيع دماج وبقي بها حتى تم إبعاد القوات الملكية من جوارها بما يكفل أمنها.

لكن المؤسف بالفعل ظهور الخلافات بين اليمنيين-اليمنيين وبين اليمنيين والمصريين، إلى السطح ولم تمض سـنة حتى عقد مؤتمر عمران المناوئ باطنيا للمصريين وكان هـذا المؤتمر جاء بعد لقاء في الراهدة بين القاضي "أحمد السياغي" اللاجع في عدن والشخصية الكبيرة وبين القاضيين الإرياني والزبيري والشيخ سنان أبو لحوم" وكان رأي القاضي السياغي -كما أخبر أخي "العباس" بعد تفشيل مؤتمر عمران أنه تم الاتفاق معهم على تشكيل إمامة روحية في صعدة وحكومة مدنية في صنعاء لكنهم لم يعملوا بما اتفق عليه فلما سأله أخي عن السبب قال: عقليات فقيه.

وعقد المؤتمر وحضرته اللجنة المركزية في اتحاد القوى الشعبية واتخذوا من موضع في الجنات مكانا لهم للتداول وتوصلوا إل القرار السابع والعشرين الذي اغضب المصريين, وليس من شك أن المؤتمر نجح في أحياء الروح الثورية لكنه فشل في تماسكه وقد حاول الشهيد الزبيري إحياءه من جديد فذهب إلى عمران لكنــه رجع خائبًا وفي هذه الأثنـاء حصل خلاف بين الشهيد الزبيري واحد المشايخ المتنفذين حتى انه هدد الزبيري بإعادته إلى القاهرة فقال له "القاسم" -وكانــت تربطهما صداقة عميقــة- وكان وقتها هو الأمين العام "لو تخلى عنك من تخلى فلن نتخلى عنك وسوف نقف معك وذهب إبراهيم والقاسم إلى النقيب "أمين ابوراس" وطلبوا منــه الخروج معهم إلى برط فوافق مسرعا وهكذا غادروا سرا إلى برط، ومن ذرى برط عبر "القاسم" عن تراكم الأخطاء الإدارية، وأن الصورة لم تتغير إلا شكلا، فالمظالم مستمرة والحرية مقفلة إلا بتسبيح الحكم والوفود المصرية والسجون مستمرة والمخابرات قائمة على قدم وساق فدوي صوته

بقصيدته الربيع الكاذب مطلعها تحيــة أيهـا النــازح النائــي يهفــو اليك بهــا شــوق الأحباء النازحين بلا نأي على قلق مــن الحياة فهــم أشـــباه أحياء لهم مـع القـدر المحتـوم متعد عاى تخوم غد للحق وضاء

طوتــه الليـــالي فهـــو محتجــز للســوف يهــدر شــلالات أضواء قالوا الربيع ولم تشرق بشائره الاستوالا التستقة أهوال أنواء

ولما سمعها الشهيد الزبيري امتشى بها وهو الشاعر الكبير قال له لم تعدو ما في نفسي)

من شــك أن تلك الخلافات قد أعطت فرصة للملكين أن تتقوى أجنحتهم وكان هذا ما يخافه الإتحاد فيعمل ضده مع آخرين كانوا يشاركونه هذا التخوف وكان خروج الأخوة إبراهيم وقاسم والزبيري والنقيب "أمين ابوراس إلى جبل برط من اجل هذا

وتم إقناع الزبيري من قبل القاضي عبد الرحمن الإرياني وعبد السلام صبرة بالعودة إلى "صنعاء فعاد الشهيد وبعد قليل عادوا جميعا.

وانتقل إلى مرحلة أخرى مـن مراحل حياته وهي الزيارة التي قام بها الرئيس "السلال إلى موسكو وكان "القاسم" " بطلب من الأخ طه مصطفى قد وافق أن يسافر معه كمستشار للوفد وكان ينزل حيث ينزل الرئيس وكان هو الذي كتب خطبة الرئيس التي أعجب بها القاضي عبد الرحمن وبسبب ثقافته الواسعة وما كان يطرح من نقاش أعجب به بالرئيس "خروتشوف" اعجاباً دعاه أن يستضيفه في البقاء في موسكو لمدة يحدده واهدي له عدة كتب، ولعل شرح القاسم للعدالة الاجتماعية وهو المطلع على كتب مؤلفي الفكر الشيوعي هو وراء استضافته. واعتذر قاسم بلطف لما يتطلب منه الموقف اليمني من حضور. ولم تعجب نتائج هذه الرحلة الرئيس المصري وبالخص عن تزويد الجيش







اليمني بالأسلحة إلى اليمن بدون موافقة الرئيس جمال وكان الجانب السوفييتي يصر على كلمة الجنوب العربي لكن القاسم تذكر لبيات السوفيتي اليمني اثر زيارة الأمير البدر الذي نص بوضوح على ذكر الجنوب اليمنى فجلب البيان وإذا فيــه الجنوب اليمني. ولقد تعاون القاسم مع القاضي الإرياني تعاونا كبيرا في إنجاح المؤتمر مما أغصب عليهما الجانب المصري

(11)

وانتقل إلى محطة أخرى وهي عن نشاة منظمة الشـــباب التي أدت في النهاية إلى خروج وفد السلام، وذلك أن القيادة المصرية دعت إلى إقامة منظمة تساند الموقف المصرى يعقد في مقر وزارة الإعلام، وتحاشوا دعوة اتحاد القوى الشعبية، ولما علمت قيادته بذلك قررت حضوره وكان مطروحا اختيار هيئة إدارية أو تنفيذية فرشح الاتحاديون "القاسم" لمنصب أمانتها وكان الأخ "محمد الرباعي" الأستاذ "مساوي أحمد"-المعروف بصاحب الخطاب بكلمة واحدة (نموت جميعا ويحيى الإمام)- وخاطب الجميع بجملة واحدة: (سلموا أمركم للإخوان-ويقصد الاتحادين- ووكلوا الله). ونجح في إقناع الحاضرين بفهم عميق وحجة قوية. واعترض البعض محتجين بكيف تقوم منظمة غير رسمية؟ وأي شرعية يمكن أن تكون لها؟ فأجاب قاسم : إنها الشرعية الثورية التي على أساسها تحاول إعادة بناء مجتمعنا كله.) وضجت القاعة بالتصفيق وانضم إلى الترشييح الأخ "صالح عنقاد وعملوا جميعا على ترشيح قاسم وتم لهم ذلك ولما رأى المصريون ما حصل في الاجتماع هذا صرف وا النظر عن الفكرة من

لكنهم لم يستطيعوا القضاء على الفكرة نفسها فما لبث الشباب أن تداعوا إلى خلق منظمة أخرى تنطلق منهم غير معتمدة على أحد سوى على نفسها وأرادتها، تلك هي:منظمة الشــباب الذي يعود فضل إنشائها إلى المرحوم "عبد الله بن أحمد الكبسي" الذي كان نافذ الرأي في الشباب وهو الذي قاد المظاهرات في "صنعاء" ضد الإمام "أحمد" والذي قاد المظاهرات تحت شــعار "لا أعياد ولا احتفالات، إلا بتنفيذ القرارات" وكان صديقا حميما لأخي إبراهيم وذات يوم اقترح الأخ "إبراهيـــم" على الأخ "عبد الله الكبــسي" أثناء حوار بينهمـــا في منزلنـــا في الصياد على تنظيم الشـــباب والاستفادة من حماسهم وطاقتهم لحماية الجمهورية والثوريّة من مغبة الانحرافات الخطيرة التي ستؤدي بروح الجمهورية، وتقضي تماما على روحها وبدأ يعمل من أجلها. فتم العمل على ذلك

بعد فترة قصيرة تلقى الأخ "إبراهيم" دعوة لحضور اجتماع حول تكوين منظمة للشباب فتم الاجتماع وتقرر انتخاب لجنة تحضيرية لكي تشرف على انتخاب لجنة تأسيسية وأسفر عن فوز الأتخ محمد الرباعي أمينا عاما، وصالح عنقاد وعبد الجبار عنيمة. ولم يحضر ذلك الاجتماع الأخ المرحوم عبد الله الكبسي لرضه) وفاز أيضا الأخ أمين هاشم عضوا، والأخ" أحمد السنيدار أمينا مساعدا. واكتملت الترتيبات ولم يبق سوى الإشــهار الرســمي. وفي يوم ٢٥صفر١٣٨٤ / ٥ يوليو ١٩٦٤ عقدت منظمة الشباب افتتاحها في جو جد متوتر وذهب قاسـم والعقيد علي سيف والقاضي الارياني إلى "العمري" الني كان يهدد بضرب الحاضرين فأقنعه العقيد على سيف بالحضور وقد افتتح الحفل الأخ محمد الرباعي بكلمة طويلة ورائعة وبحسب رأي الأنخ أمين هاشم فالمنظمة كانت جهدا اتحاديا ولاشك)

ثم تكونت لجنة مكونة من "محمد عبده نعمان" و "احمد مساوى" و "قاسم الوزير" لصياغة الخطاب الذي سيلقيه الأستاذ "محمد عبده نعمان" باسم القوى الوطنية في مؤتمر شراره. وفي الأحد ١٧ رجب ٢٢/١٣٨٤ نوفمــبر ١٩٦٤ عقد المؤتمر،وكان مؤتمر شراره بمثابة مهرجان كبير تمثّل فيه الشعب اليمنى بمختلف فئاته وألقيت الخطب باسم الضباط الأحرار والمشايخ والمثقفين، ألقى الأستاذ "محمد عبده نعمان" خطاب القوى الوطنية وأجمع الخطباء على التنديد بالوضع والدعوة على الحفاظ على المضامين الثورية والسروح الجمهورية، وعسلى إبسراز الإرادة اليمنية واعتمادهًا في اتخاذ القرارات.

وازداد التوتر بين الشباب وخاصة اتحاد القوى الشعبية وبين المصرين إلى مطالبتهم الرئيس السلال بحبسهم لكن الرئيس لم يوافق، على أنه كان سيوافق في النهاية أو لم يوافق فســوف يتم الاعتقال باسـمه مكرها. فلم يعد أمام اللجنة المركزية إلا أن تأخذ قرارات المؤتمر، وتغادر صنعاء في طريقها إلى الخارج، لتنقلل رأي الجمهوريين الأحسرار إلى العالم العربي ليضع حدا لسيل الدماء المهجورة.وخرج وفد السلام من "صنعاء" تلقاء "عدن" يحمل مهمة النظام ضد قوة الزناد في مهمة صعبة الغاية.

في عدن عقد الوفد مؤتمرا صحفيا أوضح مطالبه ولخصها في شعار (الماضي المظلم لا يعود، والحاضر الدامي لا يستقر والمستقبل يقرره الشعب) وطير برقيتين إلى كل من الملك فيصل والرئيس ناصر يطلب منهما الأذن بالوصــول أليهما لعرض وجهة نظره في السلام العادل فرحب فيصل ولم يجب ناصر فطارا إلى جده وقابلهم الملك وعرضوا عليه وجهة نظرهم في السلام وخروج الجيش المصري وإيقاف المساعدات للملكيين وعدم التدخل في اليمن وإقامة علاقات أخوية مع الحميع فوافقهم الملك، وكلما هو مصر عليه هو خروج الجيش المصري من اليمن ومنها طاروا إلى بيروت وعقدوا مؤتمرا صحفيا كان له ضجة كبرى تداولته وسائل الأعلام العربية والدولية وهاجمته



الصحف الناصرية واتهمته بالشيوعية وسمت بعض الصحف قاسم بـــالرئيس الروسي بولغانين لأنه قام بنشاط هائل مع الأخوين البعثيين منح الصلح و الياس الفرزلي ووالصحفي المشهور ميشال أبو جودة وغيرهم من اليساريين وبعد أن طاف وفد السلام أو كما أطلقت عليه الصحافة اللبنانية بالقوة الثالثة توزع أعضاؤه في كل من عدن وجدة والرياض يسعون كلهم للسلام العادل وفق ذلك العنوان الماضي المظلم لا يعود والحاضر الدامي لا يستقر والمستقبل يقرره أَنْ اللَّهُ عَلَيْ مُؤْتَمَر يَمْنِي شَامَلُ بَعْيَد مِنْ أَي نَفُوذُ خارجــي مهما كان شــكله أو نوعــه وكان ممثلوه يحــضرون أي مؤتمر يعقد في الداخــل ويطرحون رؤيتهم للحل وكان هذا العنوان يلقى قبولاً حسناً في الأوساط السياسية والإعلامية.

وفي الداخل عقد مؤتمر خمر لمعالجة الوضع المتوتر، ولم ينجح بل كان تفشيله سببا لفرار كثير من المشايخ إلى السعودية بما فيهم أعضاء بارزين في لجان المؤتمر مثل "حسين المقدمي" و"محمد الفسيل" الذين وصلا إلى بيروت لعقد مؤتمر صحفي يوضحان هدف ما أطلقت عليه الصحافة اللبنانية "الجمهوريين المنشقين ولم يعدو ما كان يطرحه وفد السلام وبشكل قاس ضد المصريين والرئيس السلال وعادا إلى الطائف ليلتحقا بالجمهوريين المنشقين الذين كانوا قد وصلوا إلى الطائف وألتقاهم الأخوان إبراهيم وقاسم وتم التفاهم معهم على عقد اتفاقية الطائف التي دعت إلى قيام دولة مؤقتة تتشكل من حكومة من الشباب المتقف ومن برلمان يمثل فيه كل ألوان الطيف اليمني يعمل على عقد مؤتمر يمني شــامل بعيد عن أي نفوذ خارجى مهما كان شكله ونوعه وخرج المؤتمر بميثاق الطائف النوي كان يعتبر أيضا المخرج الوحيد للمصريين والسعوديين من مأزقيهما وبموافقة الملكيين، على الدولـة من الناحية القانونية لا الواقعية ألغيت الملكية. واستقبلت ميثاق الطائف اليمني بموافقة المئات من اليمنيين من أهمهم الأستاذ أحمد محمد نعمان وابنه محمد الذي وصل إلى جدة حاملا رسالة من والده الأستاذ نعمان والقاضي الإرياني والأستاذ العيني يعلنون فيها تأييدهم لاتفاقية الطائف. وفي خلال ذلك كان أخي قاسم يشارك في كل اجتماع ويقوم بدور كبير في إصلاح أي خلاف بين . المؤتمرين الشخصية أو في المصطلحات القانونية والتشريعية باعتباره الأوسع ثقافة إسلامية ويسارية

وكاد المؤتمــر أن ينجح لولا عاملين اثنين الأول هو وصول الرئيس ناصر إلى جدة وصدور البيان الداعي إلى اجتماع الجمهوريين والملكيين في مؤتمر حرض الأمر الذي أعاد للملكيين وجودا بعد أن كان قد الغي في مؤتمر الطائف. والثاني عدم موافقة الدولتين المصرية والسعودية والجناح الجمهوري الحاكم على قيام

المؤتمر اليمني المستقل، وكان من أسبباب عدم الموافقة عليه نهوض اليسار اليمني وتألقه والذي تمثل بقيادة المردوم... الذي دافع عن صنعاء قى حصار صنعاء فأحسن الدفاع، وكان الخوف من شعبيته أن اختلفت القيادة السياسية معه ودار القتال بينهما انتهات بمصرعه. وباستشــهاده تفرد الجناح اليميني

ومن خلال هــذا الجنــاح اطمأنت الملكة السعودية إليه فكانت المصالحة على أن يدمج أشــخاص ملكيون في الحكم وهذا ماتم. وتشكلت الوزارة الخليط وطلبت صنعاء من أتحاد القوى الشعبية المساركة في الحكم في المجلس الـوزاري وفي الدكومة، ولكنه رفض أي مشاركة تنبثق من "الغرف الرسمية داخلية وخارجية" وأصر على موقفه بأنه لن يشارك إلا من خلال مؤتمر شعبي حر مستقل تنبثق عنه حكومة جمهورية دستورية مستقلة.

(18)

بخروج الجيش المصري من اليمن وباعتراف السعودية ساد السلام ربوع اليمن إلا من مناطق هنا وهناك تلاشت تباعا، وبذلك تحقق للاتحاد هدف من أهدافه ولكن قيام مؤتمر يمنى شامل حر ومستقل وبعيد عن أي نفوذ خارجي لسم يتحقق، ولو تحقق وخاصة بعد انهيار الملكية لما شهدت الحكومة ذلك الصراع المرير بداء بتولي القاضي عبد الرحمن رئاســة المجلس الجمهوري بغد انقلاب عسكري وقبل على الرئيس السللال، وما لبث الرئيس الإرياني أن وجد نفسه "حكماً" لا "حاكما" يقضي معظم وقته يصلح ما بين المتخاصمين، ومن يقررا مذكراته يخرج منها بانطباع كامل بأنه كان ضحية من جاء به. وأخيرا أطيح به من قبل هؤلاء الذين جاءوا به بتحريض ودعم مالى من السعودية وجاء الرئيس "إبراهيم الحمدي بتأييد من المملكــة لكنه حاول التخلص منها بالتوجة جنوبا من أجل الوحدة بين الشــطرين فلقي مصرعه على ما هو معروف وبعد أن حظى بشعبية لم يحظ بها رئيس جمهوري وخلف الرئيس الغشمي ولم يمهل فلقي مصرعه، وخلف الرئيس صالح بدعم قوي من المملكة ومن الأمريكيين وعرف عهده باغتيال خصومه مـن ناحية وبكرمه الذي اسـكت الأفواه عن مظالمه. واستمر حكمه طويلا، وفي أعوامه الأخيرة قامت حركة أنصارالله كرد فعلل على النفوذ الوهابي فدخلت السعودية وصالح في حروب ستة خرج منها منتصرا، ثم زحف جنوبا فدخل صنعاء وتعزّ وعدن، على أن دول الجوار رأت في ذلك خطرا ماحقا فدعمت خصوم أنصار الله دعما قويا ودخلت في حرب ضروس لمدة سبع سنوات لم تحرز السعودية وحلفائها إلا انفصال الجنوب الذي تمزق بين قــوى مختلفة هي انعكاس

للممولين الكبار. أخرج من هذا الاستعراض بأن قيام حكومة يمنية منبثقة من مؤتمر وطني شامل بعيد عن أي نفوذ خارجي كان الأسلم والأصح. لأن النفوذ الخارجي الذي كان يقيم الرؤساء ويخلعهم نتيجة استفراد جناح وتم

العزيز الرفاعــي(ص٥٥٥). وكذلك قصيدته في رثاء الدكتور "معروف الدواليبي" (ص٣٦٦)

كل تلك المصائب كانت تنزل عليه بين الحين والأخر فيتلقاها بقلب صبور والذي لفت نظري أنها على كثرتها تتناول موضوعا واحد هـو الرثاء إلا أن لكل أمام موهبة لا تفنى معانيها ولا تتوقف إبداعها.

وقد اخترت عمدا الإشارة إلى مراثيه بالتحديد لا من أجل أن احدد ملامح شخصيته العامة، ولكن من أجل أن أصل إلى الحديث عن إنسانيته والتي عبر عنها في أكثر من قصيدة، ولعل قصيدته "عنواني" تكشف رؤيته الأنانية ومن الخير أن أسجلها هنا

.. كنــــــُ "الْمُعْرِبِ" في أهـــاي وأوطاني قالــوا: عجبنــا تركت الــدار آهلةً فقلت: لكن بقطعان وذئبان قالوا: ومنصبك المرموق؟ قلت لهم: حمل مـن الزور في أكنـاف طغيان

قالـوا وجاه على النعماء ســابغة؟ قالــوا: فأهلك؟ قلــت: الله يكلؤهم

من غير أقطاب ذاك المحفل العانى إنسي أهاجس الأخوفسا ولاطمعا

أصيــح في الفوات الربــد علَ صدى يعيد رشدا لرعيان وقطعان ـــنى عند القــوم مثلهم و

الحق حيث يكون الحق عنواني

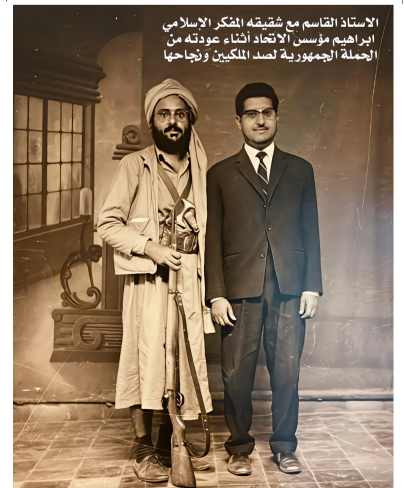
ولابد لي من الطواف عن إنسانية الإنسان في قصيدته "الرصيف التائه" وهي من الشعر الحديث المدور الذي يجيده إجادة تامة.

مشيتُ في الشارع تائها بحث عن مطارق الأبواب وقفت عند كل باب یلا ید تدق فتشت في الأسواق عن الذين لايطففون الكيل والميزان أمسكت كل عابر هززته محاولا إبلاغه السؤال هز إلى رأسه المكدود... هز رأسه بلا جواب وواصل الذهاب والإياب وحبن حدقت وجته بلا لسان أغمضت غينيّ لكي أكون قادرا على المسير سددت أذنيَّ لَّكي أكون قادرا على السماع وكي أكون قّادرا على الكلام طويت- خلف أطباق فمى- لسانى ، حت ذاهبا وآبيا أعذب الَّ ص

هذا هو القاسم بن علي الإنسان كما عرف نفسه والسياسي كما عرفته وهذا هو الشعر الذي قل أن يرتفع إليها الشعراء إلا في بين الحين والحين كما قال شاعر بليغ

كلما ضاقت البرية ألقت عبقرياً أو شاعراً أونبيا أما المفكر فلم أتعرض له تاركا المجال لأخوة كرام تولوا ولعلى أعود إلى الوقوف مع ديوانه الذي أعتقد أن ولقد مضى إلى ربه سعيدا كما دعا له والده في لحظة

وتولى اللدات إلا قليلا لوا أمس من غبار الليالي ومنضى وحده يحث الرحيلا وإلى أن ألقال وتلقاني عليك السلام ورحمته



إقصاء بقية الأجنحة ولأن ن رؤساء قبائل معروفة استغلت السلطة لمصلحتها، ولو كانت الحكومات قد انبثقت من قاعدة عريضة لما تمكن الخارج من عزل رئيس وقتل أخــر ونفي ثالث بدون أن يجد من يقف

في ظل الســــلام قـــرر الاتحاديـــون العمل لدعم جمهورية شعبية عن طريق نصح الحاكم بالرسائل والكتب والمقابلات الشخصية والتوجه نحو الشعب . نفسه كماً فعل المرحوم عباس بن علي الوزير الذي ترك صنعاء وتوجِه إلى بني ظِبيان فشـــق فيها الطرق وبنا مدرســه وأصلح بين أهلها وبينهم البين ثم انتقل إلى خولان فشق طريقا في الجبل للســـيارات وبنا له بيتا ومسجدا هناك وبقي يرشد الناس ويصلح بين الناس وانتقل إلى ربه وهو يصلح بين بني ظبيان والسهمان وبقي إبراهيم يؤلف الكتب يسشرح فيها مبادئ اتحاد القوي الشعبية ويحاضر وكذلك كان القاسم يكتب المقالات ويحاضر في المراكز ولم يقتصرا على ما يجرى في اليمن وإنما مد بصره إلى ما يجرى في العالم فلسطين " بقصيدة "صوت في المناحة (ديون مجموعات شعرية ١٤٣) وعن "البوسنة والهرسك مقاطع من ملحمة سراييفو" (ص١٧٤) أشعارا باكية نائحة لعلمهما أن ما يمس أي قطر إسلامي هو نتيجة خطة عامة، فالدفاع عن هذه أو ذاك هو دفاع عن الكل بناء على القاعدة القرآنية (إن هذه أمتكم امة واحدة) بقي القاسم يناضل عن القيم الناجحة بكل ما يملك من مواهب شعرا-وهو الشاعر الكبير- ونثرا وهو الكاتب البليغ، ولعل من يقرأ كتابه "حرث في حقول المعرفة" قراءة متبصرة يدرك انه كتب كتاباً مماثلًا ً لكتب "رسـو" "العقد الاجتماعي" الذي كان

أحد الأسباب في قيام الثورة الفرنسية. ومن يقرا ديوانه "مجموعات شعرية"لا يطلع على تحليقه شعره العالي من الناحية الفنية، ولا من ناحية انســجام الكلمات مع بعضها بعضا كلحن ليس فيه نشاز، وإنما يغوص في الأوجاع الأخوية القريبة والبعيدة وكأن كل وجع جرحا في وجدانه فيبكي رحيل أهله وأصدقائه اليمنيين ومن شــاركوه في المُس كقصيدته في مرثاه الشاعر الكبير الاتحادي على عبد العزيز نصر "حييت قبرك عن بعد (ص١٧٤) و قصيدته "أحزان الشفق" في مرثاة رفيق العمر أخاء وجهادا ابن عمه "أحمد بن محمد الوزير"، (ص۱۸۸).وكـم كان حزنه على شـاب يتيم صارع الحياة ولم يثنه عسر الحياة عن الكد والجهاد فدرس وتخرج،وبدأت الحياة تبتسـم له،فتقـدم بطلب يد شريكة حياته وفجأة هجم عليه السرطان فأرداه شهيدا، فحزن الشاعر عليه حزنا بليغا عبر عن أحزانه عليه بقصيدته الباكية "ســــلام على على"(ص١٩٦) كذلك أحس بسهم جارح عندما سمع بوفاة ابن بعض الرفاق تباعا إلى رحمة الله رثاهم حزينا بقصيدة الفراق الحزين (ص٢١١ وما بعدها) وكذلك قصيدته سلام على طه، (ص٥٩١)، كما بكى العلامة "أحمد بن مُحمد الوزير أبرز رواد التنوير الأوائل بقصيدة سماها العلم الذي انطوى (ص٣١٩) وقصيدته جئت بالدمع اعتذر بكى فيها صديقه النبيل الشاعر "أحمد بن علي زبارة (ص ٢٢٥) وكان مصابه الأليم بالاتحادي الخلوق "أحمد يحيى المداني موجعا فعبر عن ذلك عن ذلك بقصيدته "الفقيد الذيّ لم يفقد.(ص ٢٣١)تلك كانت مشاعره نحو رفاقه وبني عمه رفاق الجهاد

ولقد ابتلي قلبه الحنون بحادثتين أصمت فؤاده الأولى عندما سمح له بالخروج من السجن إلى الحديدة للمعالجة فزار مقبرة الصديقة ليزور قبر شقيقته "أمة الخالق" فسكب على ضريحها قلبا سائلا وعينا باكية سماها على قبرها (ص ١ ٤٤) وليست هذه الأحزان الذي انصبت على قلبه الحنون كافية بأن تنهكه \_ فقد تلقى بعد تلك سهما أصاب قلبه فأدماه، وذلك عندما تلقى-كان بعيدا عنها- خبر مصرع أبنته المثقفة وهي في ريعان الشباب وعلى وشك أن تتزوج في حادث صدام في طريق المدينة المنورة فاعتصم بالله وصبر صبر الفرسان وفي قلبه نواح مكتوم وجرح يصيح وعبر عن حزنــه بقصيدتين الأولى كتابات على ضريح سـمية: نزيف قلب (ص٢٦٥) والثانية كتابات على ضريح سمية: تقرير عن حالة نفسية (٢٨٩)

كل تلك الأحزان اليمنية أصابت قلبا صبورا صامدا، ولكن أحزانه لم تتوقف عند أهله ورفاقه، بل مد بصره

إلى الأفق الإســـــلامي فيرثي رجاله الأوفياء ويشاركهم أحزانهم، وعندما استشهدت حرم الأستاذ المؤمن "عصام العطار "بيد المخابرات السورية وكانت من التقوى على درجة عظيمة شارك زوجها المجاهد المؤمن بقصيدة صدى الرحيل (ص٢٥١) وقصيدته "وغاب فارس عن الميدان" يرثى فيها المفكر الإسلامي المصري "محمد المسماري(ص٢٩٧). وكقصيدتة "صلاة الشعر" في رثاء الأستاد الشاعر المعروف"عمــر الأمــيري"(ص٣١٠) وكذلك قصيدة سلام عليك يرثي بها العلامة الكبير "خالد محمد خالد" (ص٣٢٠) وانظر أيضا قصيدته "أوليس غير الحزن؟" في رثاء صديقه "هارون المجددي (ص٣٣٧) وانظر قصيدته في ذكرى عبد

مرثاه معان لم تتكرر في مرثاة أخرى مما يعنى أننا

قالـوا: تغربت مختـارا فقلت لهم

فقلت: من تحتها آلام نيران قالوا: ونفسك؟ قلت: الله يرعاني قالوا: ومساذا إذاً؟ قلت" اتركوا رجلاً

لكـــن حفاظاً على نفسي كانســ

ألقَّاك في ساحة الجُاني وتلقاني قالوا " وعنوانك ألَّاتي. فقلت لهم:

أبحث مثله عن الإنسان في الإنسان

أركض في صفوفهم:

من لم يقرأه لن يعرف القاسم والشاعر والمفكر. قدومه إلى الدنيا ومات شهيدا حميدا وتركن اردد مرة

ال أحبابه خلياً خلياً







الأستاذ القاسم بن علي الوزير رحمه الله الثلاثاء: 22 ذي القعدة 1446هـ - الموافق: 20 مايو 2025م

المناولكننا لله المناولكننا المناولكننا المناولكننا

## الأستاذ القاسم وحديثه عن الديمقراطية

🚚 إذا غابت الديمقراطية حلت الدكتا تورية

## الحرية شرطاً جوهريا لاغنى عنه لوجود ديمقراطية أصلأ

لوجود ديمقراطية أصلاً، ومتى افتقدت الحرية، فقد انتفى

روحها. ولعل بدع مقولات كالديمقراطية الشعبية بما

.. . تتضمنه من " ديكتاتورية البروليتاريا " أو " الطبقة " قد

انهارت تماماً مع انهيار الأنظمة التي رعتها وتسلحت بها..

ولا بد من إدراك الأساس المعرفي للقيم العملية في

المجتمع الديمقراطي حتى نفهمه جيـــداً، لأنها هي التي

أنجبت الديمقراطية فإنها إنما تنبثق وتقوم على ذلك

الأساس. وفي هذا فأننا نستطيع أن نكتفي بمثالين اثنين

يجزيان عن بقية الأمثلة ويغنيان بالقسط المطلوب في الأداء

لإيضاح المثال الذي يطرد به القياس ويستقيم. وأعتقد أننا

فإذا كنا ندرك معنى الحرية في سياقها العملي وندرك

على هذا المستوى فان الحرية أصلاً لا تعني حرية

التصرف (التي إطارها القانون) بـل حرية الفهم التي

إطارها المعرفة، وحرية الاختيار بناءا على ذلك الفهم. وبهذا

تتعدد الرؤيــة إلى الحقيقة وتختلف تبعاً لذلك. ومن ثم لا

يكون ثمة مجال البتــة لاحتكار الحقيقة انطلاقاً من ذلك

وكذلك الحال مع المساواة. فعلى الصعيد المعرفي لا تعني

" الحقوق " و " الواجبات " (التي مجالها القانون أيضاً)

ولا الفوارق العرقيـــة (التي مجالها العلم). وإنما تعني –

معرفياً – الحق في النظر إلى حقائق الحياة وأطوار الوجود

وآيات الطبيعة بحرية، فما دام الجميع متساوين في هذا

العمل فهم في النتيجة متساوون في حق الوصول إلى تلك

الحقائــق على نحو مختلف. وما دام ذلــك الحق مكفولاً

للجميع بنفس القدر فمن ذا يجرؤ على ادعاء الحقيقة

إذن، فالحرية والمساواة كلتاهما – معرفياً- يمنعان

احتكار الحقيقة أو الامتلاك المطلق لها، ويفضيان إلى

التسليم بتعدد المفهوم واختلاف الآراء والرؤى، ويفضي

ذلك إلى " النســـبية " التي تمنح هذه التعددية، وما يترتب

عليها، أساسها المعرفي، والتي تقوم عليها الديمقراطية من

بعد اجتماعياً ثم سياسياً، فإنما على ذلك وبه تصبح

التعددية السياسية والاجتماعية والفكرية ممكنة في الواقع.

الاستقراء الدقيق للتأريخ ولواقع الديمقراطية معاً لا

يؤكده فحسب بل يجلوه شرطاً من شروط وجودها على

وقضية النسبية هذه ضرورة شرطية. ولكنها قد

تعرضت للشــطط الذي خرج بها عن مدارها الصحيح.

وتدفع الحضارة المعاصرة ثمن هذا الشـــطط بما نراه من

عوج واضطراب في جانبها الأخلاقي والاجتماعي يهزها هزاً

وإنما أتاها " أي النسبية " الخلل من المبالغة فيها حين

أخضعوا القيم العليا المتسمة بالإطلاق والثبات لمنطقها

المحدود والمتغير.. فتقوضت العلاقة بالأسمى وتلاشت

القدرة على التســـامي إلى الأعلى، ومن ثم كان الانحدار إلى

الأدنى هو النتيجة المحتومة. ولكن شان المجتمعات

المتطلعة إلى الديمقراطية أشد خطورة، لأن بعض مثقفيها

يريدون خطأ أن يؤصلوا لجانب الشطط وحده من هذه

القضية، فإنهم لا يتحدثون عن "النسبية " إلا لينزلوها

غير منازلها ويجروها في غير مجراها. وبذلك يفقدون

الاتجاه الصحيح إلى الديمقراطية، ويتجهون نحو أمراض

مجتمعاتها. وهذا في الواقع هو أحد أسباب الخلل الرئيسية

التي يعاني منها العالم الثالث - ونحن في القلب منه -

على كل حال ؛ إن الديمقراطية - سياسياً - تقوم على

وعلى أساس من ذلك - سياسيا واجتماعياً - يتشكل "

الواقع " الاقتصادي في المجتمع الديمقراطي ويأخذ طابعه

وفقاً لطبيعة القوى الأكثر تأثيرا في مؤسسات ذلك المجتمع

وفى ثقافته. وإننا نرى بوضوح انــه حيث تتغلب حوافز

الحرية الفردية، فان المصالح – ومن ثم القوانين – تتخذ

نفس الطابع: فتصل الرأســمالية ذروتها كما في أمريكا.

ولكن حيث تتغلب الحوافز الاجتماعية تتجه المصالح

وتتكيف القوانين على نحو مختلف تبعاً لذلك، ومن ثم

تتحقق اشتراكية أكثر نضوجا كما نرى في دول اسكندنافيا

التى ذهبت في مجال العدالة الاجتماعية شــوطاً بعيداً

بالديمقراطية ذاتها المطبقة في الجانب الأخر من المعادلة.

تكفل سلمياً - ضمن أساسها الثابت من توازن القوى

. الاجتماعية – إمكانية الوصول إلى هدفين مختلفين بأسلوب

ديمقراطي تبعاً لمنطق ذلك التوازن الذي قد يرجح لهذا أو

ذاك ولكن دون أن يختل بحكم وجدود الحد الضروري

إن الديمقراطية إذن هي علاقــة بين أطراف أو قوى

متعددة مختلفة المصالح وهده العلاقات تقوم على أساس

المشترك من العدل الذي لا يقوم توازن بدونه..

مفهوم القوة الجديدة

والعبرة التي نستخلصها من ذلك هي أن الديمقراطية

الديمقراطية اجتماعياً. وهذه تقوم على الأســس المعرفية

مفهوم أو فكر عام تم التراضي عليه بحرية واختيار.

شديداً وينذرها بالسقوط.

سىپ يغض مثقفيه.

وهذا الترتيب مهــم في فهمنا للواقع الديمقراطي : لأن

المساواة في إطارها القانوني ؛ فان مدلولاتهما المعرفية أكثر

نفي بدلك إذا وقع الاختيار على الحرية والمساواة.

أهمية في هذا الصدد.

الأساس المعرفي للحرية.

بل ربما كانت السبب الأول في ذلك الانهيار.

إن تجريد الديمقراطية من الحرية هو تجريد لها من

أن تكون هنالك ديمقراطية.

المجتمع، ذلك هو الأساس الذي لا يمكن أن يكون لها وجود واقعي عملي بدونه. ونحن نتكلم عن الديمقراطية كما نراها قائمة في الواقع المشهود ، أي في حالة كينونة فاعلة في ''واقع '' تطبعه بطابعها، وتشكل ملامحه وقسماته، وتسير شؤونه. إنه -على هذا - تعريف انطباعي بمعنى أنه مستمد من وصف لواقع مشهود، وليس تعريفا قاموسيا أو فلسفيا يتشعب به القول إلى مناح متعددة من الوجهة الفلسفية البحتة. ونحن نعمد إلى هذا التعريف الواقعي الانطباعي عمداً ؛ لأن ما يعنينا هنا هو تحقيق الديمقراطية واقعا لاتعريفها

تقوم الديمقراطية على توازن القوى في

لقد كانــت الديمقراطية – فيما انتهت إليه – محصلة نضال طويل وعسير خاضته مجتمعات عانت الأمرين من اختلال توازن القوى الاجتماعية فيها اختلالاً جعل الأقوى ينزل بالأضعف دائما أفدح المظالم، ومن ثم كان الصراع الدامي و"المؤامرة" المستمرة هما الأسلوب المتبع لبلوغ الأهداف أو نيل الحقوق السياسية أو الاجتماعية المختلفة حتى انتهى الأمر بتلك المجتمعات إلى توازن في القوى أبدع وسائله وأدواته في سياق تطور تاريخي ظل يقوَم عوجه باستمرار معطياً نتائجه الايجابية التي نراها اليوم واقعاً مشــهوداً ماثلاً للعيان. حيث لم ينته "الاختلاف" - لا في الفكر ولا في المصالح – وإنما جرى التسليم به حقاً متساوياً للجميع ضمن إطاره الذي حدده المفهوم الجديد " للقوة " المنبثق من قيام ذلك التوازن في القوى الاجتماعية. ولم يختف "الصراع " وإنما أستبدل - لذات السبب - أدواته التي أصبحت "آليات " تجري بها الأهداف والدوافع المختلفة معاً إلى نهاية تحكمها الإرادة العامة المعبرة عن تراض عام مستقر، والمنبثقة منه أساساً. وذلك بالنزول عند رأي الأغلبية الذي تم الاتفاق والتراضي العام على الإذعان له دون أن يعني باأي حال تجريداً

للأقلية من حقوقها أو تضييقاً عليها أو كبتاً لها. لقد أصبح " الصراع " - بفضل ذلك التوازن - سلمياً أو قل " تنافسياً " قائماً على مؤسسات تكفل صيانة المجتمع من عقابيل الصراع العنيف الذي يحسم بمنطق الغلبة لمصلحة القوي، بما تنطوي عليه الغلبة من وسائل القهر والإخضاع. بعبارة أخرى أصبح " الصراع " مساجلة بين قوى تتمتع بنفس الحقوق. وليس بالضرورة نفس القوة، مساجلة قائمة على مؤسسات تكفل صيانة المجتمع من أن يجور جانب كليةً على أخر (ونقول " يجور " ولا نقول " يفوز ") حافظة - بذلك - التوازن بين قواه وفئاته المختلفة. وحين يختل ذلك التوازن لأي سبب من الأســباب، فان الاختلال يصيب النظام كله دون شــك. وليست النازية والفاشية إلا البرهان الشديد الوضوح على ذلك, إذ أفضى الاختلال في التوازن - لأسباب عديدة ليس هذا مجال بحثها - إلى غياب الديمقراطية وحلول الديكتاتوريــة، والحق أنه إذا غابــت الديمقراطية حلت الدكتاتورية محلها.

في قراءتنا للواقع الديمقراطي، نجد الديمقراطية متمثلة – من الناحية السياسية – في التبادل السلمي للسلطة، وفي حقوق الانتخابات والمشاركة والمساءلة من جهة، وفي التوازن بين قوى هذه السلطة نفسها الذي تحققه استقلالية السلطات الثلاث عن بعضها، وتجعل -للسلطة القضائية المستقلة اليد العليا من جهة أخرى، ومن ثالثة قدرة المجتمع على مقاومة طغيان تلك السلطة أو الدولة وكبح جماحها بفضل قوى المجتمع المدني ومؤسساته التي تقاوم شهوة العدوان الكامنة في طبيعة السلطة ذاتها أياً كانت، وتوقفها عند حدودها المتفق عليها. و"الدستور" - عادة - يمثل" عقد "ذلك الاتفاق. وليســت الانتخابات, والإضرابات, والاعتصامات، وحرية وسائل الأعلام، وحرية تدفق المعلومات، وحق الحصول عليها إلا من جملة وسائل المجتمع المقابلة لوسائل الدولة لتحقيق تلك الغايات.

وبالإضافة إلى ما تؤديه تلك القوى المذكورة أنفا من دور على المستوى الاجتماعي فان الديمقراطية تتجلى – من الناحية الاجتماعية – كذلك في كونها أسلوبا يتحقق بها الحوار أو المساجلة بين القوى المختلفة داخل المجتمع وتتحرك به نحو غاياتها. وبإمكاننا أن ننظر إلى الإضرابات والإعتصامات مثلا – وهما من أعلى درجات العنف مظهراً في مجتمع ديمقراطي حقاً - باعتبارها أدوات حوار عملي تـــوي في يد المجتمع، لأنها تنتهي باتفاق على هذا النحو أو ذاك بما يحقق قسطاً من العدل يتم التراضي عليه بقوة الحق المجردة. ومن هنا يصبح الحوار - حتى في شكله هذا - طَابِعا أصيلاً وبديـــلاً " للصراع " الدموي العنيف بين القوى الاجتماعية في المجتمـع الديمقراطي. وذلك بفعل القواسم المشـــتركة التي يحددها ذلك المفهوم الاجتماعي نفسه للديمقراطية، لأنها قد غدت " ثقافة " المجتمع التي تحدد سلوكه وتطبع نشاطه، ومن ثم يصبح "الحوار" الفاعل أساســـــاً للوصول إلى الحق أو للدفاع عنه على حد ســواء. ولهذا كانت الحرية شرطــاً جوهريا لا غنى عنه

## 💦 الديمقراطية فكرا هي مناهضة ومناقضة لاحتكارالصواب

نقول أن السيادة ليست له، بل عليه فالعصبيات قبلية أوحزيية أوعسكريه أو مذهبية أوعائلية هيالتي تحكم القانون



بقلم : قاسم بن علي الوزير

من الاختلاف الذي ينطوي على جوهر الصراع من أجل الغلبة عن طريق امتلاك القوة التي تحقق ذلك. إن الجديد هنا هو مفهوم القوة. انه يميز الديمقراطية عن غيرها من أشكال القوة، فالقوة هنا لم تعد قوة الإكراه أو القهر وإنما قوة القانون المدعوم برأي عام، المنبثق من أســس معرفية فاعلة أصلاً، والمعبر عن توازن قوى المجتمع. إنها القدرة على إقناع الأكثرية بمنطق المصالـــح أو بمعيار الأخلاق. فهدده الأكثرية التي تعطى الصوت الغالب هي التي ' تجسد القوة " ولكنها محكومة بقوة أخرى هي قوة الحق للأقلية لا في أن تمارس حقوقها فقط، بل حقها في أن تكون أكثرية. وبذلك فان الأقلية لا تنسحق أمام الأكثرية ولا تغيب وإنما " تعارض " ومعارضتهــا هذه تغدو إثباتاً للذات بمــا تمثله وحفاظا عليها بما تســتهدفه. ونضالاً لامتلاك قــوة الأكثرية لتحقيق أهدافهــا. وهكذا تصبح المعارضة سـمة لازمة من سـمات الديمقراطية. وبذلك تصبح القوة موزعـة بالضرورة بين الفريقين بنسـب مختلفة ولكن كافية لحفظ الحقوق ؛ وعلى هذا فان المعارضة هي المعادل الموضعي للحكم نفسه.

احتكارها ووسائل العمل المضاد معاً.

إن مفهوم القوة هذا عامل مهم جداً في إدراكنا لطبيعة العملية الديمقراطية، فليســت الديمقراطية إلغاءً للصراع ولا إنهاءً للاختلاف، ولا مسحاً للذكاء الإنساني في المناورة وابتداع وسائلة لتحقيق مصالحة أو مطامحه. ولكنها إلغاء للعنف، وإنهاء لفرض الرأي الواحد، ونفي للمؤامرة واستبدالها جميعاً بوسائل جديدة متوائمة مع طبيعتها القائمة على التسامح والتصالح والاعتراف بالأخر.. وهلم جرا إلى أخر القيم التي تقوم عليها الديمقراطية. ومعاد هو القول بأن ذلك كله ما كان له أن يكون لولا عامل التوازن في القوى الاجتماعية الذي أعطي ويعطى "المعنى" أو "المفهوم الديمقراطي" للقوة محتواه الايجابي.

## المجتمع المدني

والكلام عن تـوازن القوى في المجتمع الديمقراطي يتصل اتصالاً وثيقاً بالكلام عن قوى المجتمع المدني التي تكفل ذلك التوازن وتحققه فلا تفرط فيه قوة على أُخرى التي تستشري بطبيعتها طالبة المزيد.. ولكن الأمر الأكثر أهمية هنا هو أنها " توقف " السلطة وتحد منها وتواجهها ليس من أجل أن تحل محلها، وإنما لتلزمها حدودها المتفق عليها. أي أنها بمثابة الحارس الذي يصدها عن التجاوز، تاركة مصير السلطة ذاتها لعملية التداول السلمي الذي هو النتيجة العملية لذلك التوازن نفسه تبعاً لتغير موازين القوة نتيجة لتغير مفهومها في المجتمع.

فهم واسع، وبخاصة في عالمنا. مما جعله - برغم وضوحه - غير واضح للكثيرين، وجعله عرضة للتشويه والشطط والاضطراب بين الداعين إليه والرافضين له على حد سواء. والسبب في ذلك آت من اختلاف النظر إلى الموضوع. وليس من الموضوع نفسه. فحين يتحدث باحث غربي فانه

يعرفه بأنه " الحالة الاجتماعية المقابلة للحالة الطبيعية، والناجمة عن عقد اجتماعي كما قال بذلك روسو وسان جوست" (المعجم الفلسفيّ – لالاند Lalande). أما حين يتناول باحث عربي الموضوع فانه يعرف المجتمع المدني بأنه " المجتمع المدني وليس المجتمع الديني.. المجتمع الذي يفصل بين السلطة الدينية والسلطة السياسية" (حسن حنفى - مجلة " الوسط " العدد ١٥٥، تاريخ ١٦ / ١ /

فيه الكثيرون حين لا ينظرون إلى المصطلح من خلال وظيفته القائمة في الواقع، أي طبيعته، وإنما من خلال نشأته في الماضي، أي أسبابه في مسار مجتمع ما في مرحلة

إن المفاهيم - وخاصة الاجتماعية - تاريخية، بعكس " القيـــم ". ولذلك فهي متطورة بالضرورة. فإذا كان فصل الدين عن الدولة أو عن السياسـة مثـلا أصلاً في وجود النهضة الغربية لأسباب خاصة بها – وهو أمر لا جدال فيه فليــس كل ما نتج عن هذه النهضة ناتجاً بالضرورة أو مرتبطاً بذلك الفصل من ناحية. ومن ناحية أكثر أهمية لا ينطبق ذلك على تطور مجتمعات لم تعان من ذات المشكلة لانعدام الأسباب التاريخية الموضوعية لها. ومن هنا ؛ ليس ثمة ما يحـول بين هذه المجتمعات وبين الاسـتفادة من حكمة الحضارات الأخرى وتجاربها. ونحن نعلم انه بسبب الصراع الذي نشب بين الكنيسة وطلائع المجتمع المدني في ســـياق التجربة الغربية أصبح مفهـــوم المدنى مناهض لمفهوم الدينيي وهو أمر خاص بتجربة مجتمع محدد هو المجتمع الغربي في نطاق تطور خاص به غير قابل للتعميم لا تاريخياً ولا علمياً ولا واقعياً. والذين يحاولون ذلك إنما يقومون به "قسريا "على غير هدى .. فان التجارب الاجتماعية نفســـها لا تنقل ولا تقبل ذلك. لكن نتائجها أو دروســها وحتى قوانينها هي التي يمكن الاستفادة منها باعتبارها من تراث الإنسانية العام، و"الحكمة ضالة

المؤمن أينما وجدها التقطها".

## ما هو إذن المجتمع المدني؟

من الناحية الانطباعية، وهي المنهجية التي اتبعتها هذه السطور كما أسلفنا منذ البداية توخياً للغايات العملية التي تتطلع إليها مجتمعاتنا، قد يســهل القول – نقلا عن الواقع أو وصفاً له – انه يتمثل في تلك المؤسسات الوسطية التي تملأ المساحة أو الفراغ - إذا شئت - القائمة بين النادب والمنتخب أو بين المجتمع ككل وبين الدولة ممثلة لحقوق المجتمع ومدافعة عنها، أمام عدوان قوى السلطة - الدولة الحديثة التي بطبيعتها تحب التوسع على حساب تلك الحقوق والعدوان عليها.

التكوين الاجتماعي والثقافي والسيياسي والقانوني حيث تنبثق السلطة ذاتها من ذلك التكوين نفسه وتجد نفسها مقيدة بشروطه. وحيث من جهة أخرى تنبثق قوى اجتماعية مستقلة عنها للحد من طغيانها أو انحرافها، ولأداء مهمات أخرى تكمل دورها وتســد الفراغات التي تتركها. وفي ظروفها الغربية الخاصة، فقد نشأت لمواجهةً سلطة الكنيســة، ونتيجة لتلك المواجهة. ومن هنا أصبح المدنى ضد الديني في هذا السياق الخاص بل المتميز الخصوصية. أما اليوم فان قوى المجتمع المدنى إنما تواجه ســـلطة الدولة لا الكنيســـة، وهو تطور كبير يكاد يضع الكنيسة أقرب إلى قوى المجتمع المدني منها إلى الدولة.. وههنا " مسألة " كما يقول الأقدمون..

فإذا كانت مكونات المجتمع المدني هي تلك المؤسسات،

حياتها.. أي فاعلّيتها؟

العوامل الأخــري أو تصب فيه أو تفسر به. واعدت النظر

فسنجد أن التسليم العام بسيادة القانون سيادة حقيقية، هو تلك "الروح" التي تمنح الحياة والفاعلية لمؤسسات المجتمع المدنك. إذ يصبح " القوة " المهيمنة التي تحتكم إليه، وتخضع له كافة المؤسسات سواء منها المنتمية إلى المجتمع أم إلى الدولة. إذ من أين تستمد مؤسسة مدنية أو اجتماعية " قوتها " لمواجهة مؤسسة سلطة أقوى منها بما

الجـواب واضح: من " القانـون " الذي يهيمن على الجميع ويخضع له الجميع. وهكذا فان مراسلاً في صحيفة " الواشنطن بوست " ما كان له أن يهز أقوى رئيس في العالم حتى يرغم على الاستقالة - بصرف النظر عن الدوافع - لو لم تكن سيادة القانون هي القانون الأول.

تطور فكري وتاريخي معين: لنجد السبب الأول في هذه السيادة المحسومة للقانون (باعتباره التعبير عن العقد الاجتماعي الذي أشار إليه معجم لالاند)، بما أفرزته من ثقافة، ونسجته من علاقات, وحققته من تغيير في "مفهوم القوة " ؛ فهذه كلها ولا ريب عناصر متضافرة، ولكن " سيادة القانون " هي المحصلة الظاهرة والمباشرة التي أعطت المجتمع المدني طابعه المشهود، ومنحت مؤسساته

كما رأينا الديمقراطية سياسيا تفرز الحكم والمعارضة بنفس الوقت: فإننا نراها في المجتمع المدني تفرز السلطة كما تفرز المؤسسات الوسيطة في ذات الوقت كذلك، من أرضية مشـــتركة ذات حقوق وواجبات مشتركة يحكمها قانون واحد. كما يكفلها "توازن" ثابت مستقر على تراض عام - حر.. ومن هنا تكتسب مؤسسات المجتمع قوتها... مـن ذات القانون الذي يمنح السـلطة " صلاحيتها " و

وبهذا يصبح المجتمع المدني هو بيئة الديمقراطية التي تعيش فيـــه ؛ فالمجتمع الديمقراطي هـــو مجتمع مدني بالضرورة والعكس صحيح إلى حد ما..

وإذا كان المجتمــع المدني هو ذلك المجتمع الذي تكون السيادة فيه للقانون، فإن سيطرة أو سطوة العصبية -بكل أشكالها – تفقد مخالبها وأنيابها. هذا لا يعنى بحال أنه لا يوجد شيء من ذلك في المجتمعات المدنية، ولكن "وجودها" مقرون بوجود الوسائل المتاحة للقضاء عليها أو الخروج منها. ونحن نرى مثلاً حركة السود في أمريكا تنتزع حقوقها الواحد بعد الآخر بهذه الوسائل التي تقضي بها على العصبية العرقية خطوة خطوة كلما تقدم وعيها وقامت بواجبها نحو نفسها مستفيدة من "سيادة القانون" تجاه العصبية السائدة بالواقع والتي تتراجع أمام القانون كلما قام ذو حق بواجبه لنيل حقوقه. وانه لهذا السبب يحرز السود في أمريكا من الحقوق أكثر بكثير من تلـــك التي يحرزونها في قارتهـــم ذاتها، بالرغم من "

وحين نقول أننا لا نمثل حالة " مجتمع مدنى " فأننا لا ننفي وجود قانون ؛ فما أكثر هذه القوانين في عالمنا. ولكننا نقول أن السيادة ليست له، بل هي في الحقيقة عليه، فالعصبيات قبلية أو حزبية أو عسكريه أو مذهبية أو عائلية هي التي تحكم القانون وليس العكس لان هذه القوانين لم تصدر عن عقد اجتماعي وإنما عن حاجات سياسية للفئات الحاكمة، والدساتير نفسها تبدل كما تبدل الملابس في المناسبات وبالسهولة نفسها، وهي حالة تنطبق علينا - نحن المسلمين - بصفة خاصة منذ غابت سيادة الشريعة فسادت قوة "الطاغوت" وأستفحلت، خاصة بعد الانقلابات العسكرية التي أضافت إلى العصبيات واحدة أشد عتواً وأكثر عنفاً..

السيادة والاستقلال ".

تلك هــى الديمقراطية كما تقرأ في واقعها المطبق وإذا كان ثمة أضافه لازمة، فهـي الإضافة التي لا يجهلها من يمارسها ويعيش في كنفها أو يتتبع مسيرتها في مظانها من مراجع البحث أو في مسارها من وقائع العمل بها في الواقع. وتلك هي: أن الديمقراطية هي مراجعة مستمرة غير جامدة. وليست وقفاً على نظام دون أخر. فهي منظومة من القيم والثقافة تصنع الأنظمة وليس العكس وهي لهذا تطور وسائلها كلما تطورت مشكلاتها واجدة لها الحلول المناسبة. ثم هي بارتكازها على الحرية - تصحح أخطاءها على نحو مطرد، وتعالج أسقامها بأسلوب متجدد. إذ الحرية وحدها – وهي مناط مســـئولية الإنســـان – هي القادرة على ذلك. والحرية هي روح الديمقراطية بلا جدال. ولقد رأينا بأم أعيننا كيف انهارت نظم وإمبراطوريات بسبب عجزها عن معالجة أمراضها أو تصحيح أخطائها. ولم يكن ذلك العجز إلا لانعدام الحرية التي إذا غابت حلت العبودية محلها تحت أي اسم.

ومن ذلك كله ندرك أن الديمقراطية هي نتيجة تطور حى طويل ؛ نمت كأى كائن بايجابياتها وسلبياتها، حتى أصبحت وجوداً طبيعياً قائماً بالفعل، تعيش في كنفه مجتمعات تتنفس فيه كما تتنفس الهواء. ولا أبلغ في الدلالة على ايجابية ذلك الوجود من هذه الأصوات العميقة الصادرة من صميــم الفكر الديمقراطــي ذاته ؛ ناعية سلبياتها وفاحصة في أمراضها. ذلك لان " الكائن "القوي لا يجار إلا إذا أحس بألم من داء أو عرض من ضعف أو خوف من عاقبة ؛ فهو يرى المرض لأنه معافى. فليس من المنطق في شيء أن يعمد هذا أو ذاك إلى هذه الظواهر أو تلك الأصوات ليصدر حكمــه القاطع على الديمقراطية بالويل والثبور وســوء المنقلب وعدم الصلاحية، لأنه إنما يحكم بجهله على نفسه!

وما من أحد قط يدعى أن الديمقراطية هي نظام مثالي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه (لأن الديمقراطية فكراً هي مناهضة ومناقضة لاحتكار الصواب)، وأقصى ما يصل إليه مؤيدوها هو القول: أنها إن لم تكن الأمثل والأكمل فهي أفضل ما وصلنا إليه حتى الآن..

ومن حقّ من يعيش الديمقراطية متمتعاً بآلائها أن يتحسـس مواطن الضعف فيها طلباً للعلاج. ويتلمس جانب النقص تشــوقاً إلى الكمال. أما الذين يعيشون في ظلام العبودية فأولى لهم أن يفتحوا عيونهم على ايجابيات الديمقراطية حتى يتعلموا ما ينفعهم، ويعملوا حتى يخرجوا من ظلام العبودية إلى نور الحرية ثم يتكلموا حينئـــذ - إذا أرادوا - عن الأمـــراض والأعراض ؛ فإن " المريض " الذي يطلب العلاج ليصح، غير الصحيح المعافى الذي يتوقى المرض ليظل صحيحاً معافى.

ولا يصح الخلط بين "صحيح" يتحدث عن "العلل والأمراض" مـن وجهة وقائية، وبين "مريض" تنهشـه الأســقام المزمنة وتفترسه الجراثيم القواتل: فيشن الهجوم على العوارض الجانبية تفادياً لتعاطى العلاج نفسه. إن هذا بحد ذاته حالة مرضية خطيرة تستحق المعالجة أيضاً.

هذا هو " التغيير " المهم الذي طرأ على مفهوم القوة وموازينها، وهو وحده الذي يؤدي أو يحقق تداول السلطة سليماً وديمقراطياً. ولو انتفى هذا المفهوم أو تعطل هذا الميزان للقوة لانتفى كل إمكان للتداول السلمى للسلطة ولتغير معنىى الصراع وطبيعته وأشكاله. حينئذ تعود الأمور غالى مجراها التقليدي فيكون الطغيان والديكتاتورية - سواء كانت ديكتاتورية فرد أم حزب أم عشــــيرة أم عائلة أم انكشارية عســـكرية – ويكون مدار الصراع على قوة السلاح وامتلاك وسائل القمع، ويكون " العنف " أو " المؤامرة " هما وسائل " تداول " السلطة أو

ولا تطغى، إنها القوة المانعــة لطغيان السلطة أو الدولة

وقد تعرض مفهوم أو مصطلح "المجتمع المدني" لسوء

١٩٩٥).وفارق بين الأمرين. ولكنه الفارق الذي يكشف لنا موقع الخطأ الذي يقع

ومن أجل هذا يتطلب النظر إلى ذلك " تكييفاً " متجدداً حيث نتناول ونعرف مثل هذه القضايا من حيث طبيعتها أي وظائفها وليس من حيث أسبابها أي تاريخيتها التي لا تختلف فقط من مجتمع إلى أخر بل من فترة إلى أخرى في المجتمع الواحد ذاته.. ومن أصولنا البالغة الدلالة " العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب ".

أبعد من ذلك أن المجتمع المدني كائن جاء من مجمل

فأننا نجد مجتمعاتنا مزينة بمثلها. ومع ذلك فليس هنالك أبعد مـن القول أنها " مجتمعات مدنيـة " (إلا أنها مجتمعات دينية). ذلك لأن العبرة ليست في وجود المؤسسات وإنما في فاعليتها. فبدون ذلك تصبح المؤسسات

كالجسد بلا روح. وإذن فما هي "الروح" التي تعطي هذه المؤسسات

لقد حاولت البحث عن "عامل رئيسي" ترجع إليه مرتين في استقراء "الواقع" واستخلاص جوابه.

نعم! إذا ما استقرينا الواقع وأحسنا الاستقراء؛

ونعود إلى " توازن القوى الاجتماعية" الذي أفضى إليه







# حسب رؤیة الأستاذ القاسم بن علی الوزیر

ألقى الأستاذ والفكر السياسي الكبير المرحوم القاسم بن على الوزير، محاضرة قيمة حول الطريق إلى المستقبل وذلك في مركز الحوار العربي بواشنطن في العام ٢٠١٧م

## الطريق إلى المستقبل (١)

لقد آن أن نولى وجوهنا وعقولنا، وجهودنا شطر الطريق إلى المستقبل، وحيثما كنا -ايدولوجياً أو حزبياً أو ميولاً - يجب أن نولى وجوهنا شطره ؛ فإننا - وحتى الآن - ما زلنا نعيــش في الماضي - أو عـــلى الأصح - نعيش الماضي : نســتجر آلامه ومواجعه، ونستحيي ذكرياته ومصطلحاته ومدلولاته وشعاراته، ونشتبك مع وقائعه وأحداثه في معارك حق أو باطل لن تغير منها - على كل حال - في قليل أو كثير.. ولكنها تحبسنا في مجالها فنضل ندور فيه دوران جمل المعصرة في المعصرة، ومن ثم نستدعى منطقه وننزله على واقع بائس يتخبط في مآسيه فتزيده إرباكاً وبلبلة وحيرة بدلاً من اتخاذه قاعدة انطلاق واع ورشيد إلى مستقبل منشود: مستقبل نريده ولا نعمل من أجله. نستدبره ونستقبل الماضي باستدعاء منطقه ولغته طارحين مشاكله على واقع لا يقبله وعلى مستقبل يرفضه، وهذا هو العبث بذاته. بل هو الضلال البعيد الذي يجعل القضية الأساسية تعانى الاغتراب في حومة الصراع!

## وما هي القضية؟

إنها المستقبل: كيف نريده، وكيف نبنيه، وكيف نصل إليه وكيف نجعل من حاضرنا سبيلا إليه لا صداً له.

أسـئلةٌ يركب بعضها فوق بعض لا تكاد تسمع لها ركزا في صخب الحرب ولا تلمح لها طيفا في غيبة الفكر وغربة الوعى. قد شــغل عنها " المثقف " بالانتماء إلى هذا الفريق أو ذاك أو قنع – في أحسـن الأحوال – بالتعليق على الأحداث وتحليلها بمقتضى المبول والأهواء وكذلك شغل عنها " الجمهور " بأعباء الحرب وتداعياتها ومآسيها، وأثقال العيش التي أصبحت أشد وطأة من الحرب وأفدح أثاراً من

وهنا أحب أن أكون واضحا كل الوضوح ؛ فأنا لا أنكر أهمية النظر إلى الماضي بعين فاحصة ودراسته بأسلوب علمي، فذلك شرط لفهم الحاضر وشرط من الشروط الأساسية

نعم! يجب أن ندرس الماضي أعمق الدرس، ونقرأه أعمق القراءة، ولكن نقرؤه لا نعيشه وندرســه لا نستعيده، ونســتوعبه لا نكرره ونفحصــه فحصـا يميز بين ترابــه وتبره، ونستخلص دروسه وعبره: ندفن الرمم الميتة منه ولا نبعثها، ونستثمر العناصر الحية إمداداً للمستقبل بمصادر للقوة والتجربة والفعالية في تقدمنا إلى الأمام.. نحو المستقبل..

ومن البلية أننا لا نفعل ذلك، بل إننا نغرق في الماضي نردد مقولاته ونستحيي تقاليده ونتراشــق بهذه أو تلك مـن عوارضه فنحيد بالقافلة عن الطريق ونتنكب بها عن سـواء

أنظر – إذا شئت – إلى ثقافة الإقصاء بمنطــق القدرة عليه وحدها، وإلى ممارســة

الاستعلاء بحجة القوة وحدها، وإلى الاحتكام إلى العرف الجائر لا الشرع العادل. أنظر إلى ذلك كله وإلى غيره من الظواهر السلبية تجد البرهان الساطع على أننا نعيش الماضي القريب المظلم ونسحبه سحباً إلى الحاضر الدامي ألذي أصبح امتداداً له لا حقلا خصبا تبذر فيه بذور المستقبل الذي نريده وتقوم عليه أسس الغد الذي نتطلع إليه.. ثم أصخ السمع – إذا شئت – فهل تسمع إلا مكاءاً وتصديه لشـعارات مندثـرة، وتنابز

بعنصرية فجة ومذهبية شاذة لا مكان لها في قاموس من يؤمن بمبدأ المواطنة التي يتساوى بها الجميع، وتتكافأ بها الفرص، وتكتمل بها المساواة في الحقوق والواجبات. ويتحقق بها ألا ترى أن إحياء تلك المقولات وترديد تلك

النعـرات على اختلافهـا وانتمائها إلى ماض أنقضى - إنما هو استدعاء لها للإقامة بيننا والاستيلاء على الواقع الراهن المفرغ من كل معنى إيجابي؟ وإذا كان ذلك لا ينســجم مع منطق التاريخ وحركته، فانه قد ينسجم مع مكر التاريخ " حسب تعبير " هيجل "!.

لقد اغتالــوا عمداً ثــورة ٢٠١١ م لأنهم يريدون بهذا كله أن يهيلوا عليها التراب حتى لا يقوم عليها المستقبل كما ينبغي أن يقوم ...

وعلينا أن نحفظ العهد ونحمى المستقبل: ندق بابه ليفتح، ونبذر ثقافته لتنمو ونرسى قواعده لتقوم.. هذا هو الطريق إلى المستقبل

وأول العمل في هذا ومن أجلـه.. إنما يبدأ بالاستعداد له، والاقتناع به ومن ثم حشد طاقات المؤمنين به لإيقاف هذه الحرب العبثية الظالمة بكل وجوهها الكريهة، وبكل عناصرها إذ لا يمكن – في مصطرع رياحها الهوج – للعمل الجاد في بناء المستقبل أن يمضي لوجهته أو يبلغ غايته.

إن إيقاف الحرب وإنهاء العدوان هو الأولوية الراهنة التي يتوقف عليها أمل الآمل، ونجاح العامل. وعلى عاتق القوى الوطنية المستنيرة كافة ومن أي اتجاه – والعلماء منهم والمثقفين خاصة - تقع مسئولية الاضطلاع بهذا الدور. وهـــذا الدور بذاته يقتضي التجرد مــن كل انتماء ضيــق فاؤيــا، أو حزبياً، أو مناطقياً، أو مذهبياً، أو عائلياً، والتلاحم ضمن موقف وطني شامل وجامع لإيقاف الحرب المدمرة حفاظاً على كيان الأمة من التشـظي والانهيار وعلى معايش الناس من الاندثار وطريقاً وحيداً إلى مغادرة الحاضر البائس إلى

هذا واجب لا يشذ عنه إلا ناكر لحق الوطن عليه أو عالم خائـن لأمانة علمه، أو "مثقف" جاحد لدوره متخل عن رسالته:

إن السبيل إلى ذلك هو - أولاً - تأييد أي صوت يرتفع، ومساندة أي جهد يحتشد من أجل ذلك بصرف النظر عن هوية مصدرة، ثم - ثانيا – المبادرة العاجلة لتجميع هذه الأصوات البارة والجهـود المحمودة في تكتل

## كيفنريد المستقبل؟ وكيفنبنيه ونصلاليه؟ وكيف نجعل من حاضرناسبيلا إليه؟

وطنى شعبى جامع يشكل قوة ضغط فعال تقف به قوى السلام في جانب ودعاة الحرب أعداء السلام في جانب ويتميز بذلك الحقُّ من الباطل، ويتبين الخيط الأبيض من الخيط الأسود من فجر المستقبل،

هناك مبادرات سبق بها لفيف من الوطنيين وكتابات بادر بها بعض الكتاب المستنيرين، عليها يجبب أن تبنى الجهود حتى يتحقق الائتلاف الوطني المنشود.

إن السلام هي الأرضية المشتركة التي تنطلق منها طلائع المستقبل وهي - كذلك - الأرضية التي ســتيح - متى تحققت - لكل فرد وكل جماعة الحرية الحقة في وطن يتسـع لجميع أبنائه في إطار مواطنة تتساوى فيها الحقوق

إن المستقبل يبدأ من هنا! وإن صوت الفكر والمنطق يرتفع عندما يخفت صوت العنف. وإن الحرية إنما تشرق شمسها عندما تنزاح غيوم الاقتتال ببروقها و صواعقها، وإن العدل إنما يتحقق عندما تصبح القوة للحق وليس الحق للقوة التي يفرضها منطق البندقية وبطش الاستبداد!

فلنتفق الآن على هذا، ولنعطه موثقاً من الله أن نخلص له الإخلاص كله ولا ندخر جهداً على مستوى الفكر والعمل وعلى مستوى الدعوة إليه والتبشير به وعلى مناهضة من يقف في وجهه بالقول الشارد أو الجهد الحاقد أو طرح الــشروط التعجيزية التي تباعــد ولا تقرب وتنفخ في النار ولا تطفؤها.

## الطريق إلى المستقبل (٢)

إيقاف الحرب وتحقيق السلام ليستا قضية واحدة،هما قضيتان تتعلق إحداهما بالأخرى،ولكنهما مختلفتان!

إيقاف الحرب هو المدخل إلى تحقيق السلام،هذا صحيح!

وتحقيق السلام هو الأرضية التي ينطلق منها ركب السلام إلى المستقبل.أي أنه الذي يبدأ من حيث تنتهي الحرب وينتهي من حيث

يتجسد في المستقبل بشروط بقائه واستمراره.. فليس كل إيقاف للحرب أو القتال – بحد ذاته – هو تحقيق للسلام ؛ فقد تتوقف الحرب ولا يتحقق السلام بمعناه ومضمونه. وها نحن - على سبيل المثال - نرى الحرب متوقفة مع إسرائيل ولكن لا سللم قائم بل عوامل حرب مستأنفة اليوم أوغداً. وإن أحببت فإني سائقٌ إليك مائة شاهد وشاهد على ذلك من تاريخنا القريب والبعيد..

إن الحرب هـدم وعداوة، والسـلام بناء واستمرار ووئام..

وأهم أسباب الحرب الظلم: حرب ظالم على مظلوم أو معتد على معتدى عليه. أو ثورة مظلوم على ظالم ابتز أمر الأمة بالقوة وسار فيها بالعسف والظلم والطغيان..

> الأولى جريمةً.. والأخرى ضرورةّ..

وإيقاف الحرب دون أن يصحبه أو يتلوه تحقيق السلام الحقيقي هو استئنافٌ للحرب بعد حين. لهذا فإيقاف الحرب الآثمة هذه هي ضرورة عاجلة وواجب محتوم ؛ لأن السلام – بدون ذلك - لن يتحقق ومن ثم يظل المستقبل يبعد عنا. ونعني بالسلام ذلك الذي يتحقق به الاتفاق العام على مجموع الضمانات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية لتى ينعقد بها الرضى الحر المطمئن، وتنســـج فيه القيمُ العليا شبكة علاقاته جميعاً، وتقوم عليها الروابــط التي توحد مجتمعاً ما على قواســـم مشــــتركة ومفاهيم جامعة تحرســـها جميعاً سيادةٌ مسلّمٌ بها لقضاء مستقل..

إن ذلك يقتضي بالضرورة " الحوار " الحر والعام بين القوى الاجتماعية على اختلافها، وما من سبيل إلى ذلك إلا بإيقاف الحرب أولاً..

إن السلام الذي نريده ونسعى إليه ونتطلع إليه هو السلام المستمر. وما هو بسلام قط ذلك الذي لا يحقق "الخير" الدائم للمجتمع برمته. والسلام - بهذا المعنى - محجوب بهذه الحرب. وإذن فهذه الحرب يجب أن تتوقف. هذه هي المعادلة بكل بساطة..

وإذا كان أهم أسباب الحرب، أي حرب، هو الظلم فان أهم شروط السلام هو العدل.. وإذا كان معنى الحرب ونتائجها هو ما نرى

### وما نشهد وما عبر عنه الشاعر القديم: وما الحرب إلا ما علمتمْ وذقتمُ وما هـو عنها بالحديـث المرجَمِ

فان معنى السلام يجب أن يفهم على حقيقتــه ؛ وأن يفضي هذا الفهم إلى الوعي به، وأن يفضي الوعي بــه إلى العمل من أجله وأن يفضي العمل من أجله إلى أن يتجسد في واقع قائم ثابت الأركان على الحرية والمساواة والعدل.. واقع هو المستقبل الذي يجب أن نولي وجوهنا شطره..

ولكي نصل إلى ذلك. يجب أن تتوقف الحرب أولا. نعيد القول ونكرره. نعم ! يجب أن تتوقف هـــذه الحرب. ذلك هو المدخل الآمن إلى

من أجل ذلك طرحت أفكار، وارتفعت نداءات نبيلة من أفراد ومن جماعات تقترح حلولاً وتتوخى مخارج. وهذا حسنٌ وحسن جداً ولكنه غير مؤدٍ إلى غايته المرجوة.

وأنا هنا لا أحبُ ولا أريدُ أن أضيف رؤية

شخصية إلى ما قدمه السابقون بالخير. واحسب أن الخطة المثلى والأدعى إلى النجاح والتوفيــق هو أن يجتمع لذلك كل السـاعين لإقامة العدل. وكل العاملين لتحقيق السلام أي كل مـن يرون الرأي ذاته ودون اسـتثناء أو إقصاء لأى كان فرداً أو حزباً أو هيئة أو فعالية. فالإذا اجتمعوا تدارسوا الأمر بكل جوانبه وخلصوا إلى "مشروع " متفق عليه بينهـم تتكون على أساسـه "كتلة " تنهض بالأمر دون تجاوز لفئة أو تحيز لجهة.. وانطلقوا من ثم صفاً متراصاً واحداً يدعون المتحاربين إلى إيقاف الحرب ويقدمون بين

أيديهم دعوة السلام ! على أن الأمر لا يبدو بهذه السهولة ؛ فان وراء كل طرف من المتحاربين حسابه الخاص وأهدافه. ومصالحه وما ولدته الحرب ذاتها من مرارة وعقد صعبة الحل وزرعت من أحقاد، وشر، وبلاء عظيم.

ولو تجاوزنا هذه المشكلة فهل نتجاوز دور القوى الخارجية الواقفة وراءهم بمصالحها وغاياتها وأطماعها؟.. لا جرم أن العبء ضخم ثقيل. ولكن لا مناص من مواجهته وإيجاد حلول له. ونحن نطرح المشكلة بغية دراستها بعمق وإيجاد حلول عملية لها وهو ما يتطلب وحدة وطنية يشذ عنها من شذت به المصالح الضيقة عن سواء السبيل.. سبيل الأمة التي تتعرض للتفتيت والاستملاك!.

لقد آن للجميع أن يستشرفوا أفق مستقبل جديد وذلك بالتداعي إلى كلمة سواء ورأي جامع يؤلف وحدة موقف منبثق من وحدة تصور يسفر عن عقد اجتماعي ليس بين الحاكم والمحكوم فحسب بل بين قوى المجتمع كلها عقد قائم على العقيدة الواحدة التي تجعل المؤمنين إخوة، وعلى الوطن الواحد الذي يجعل المواطنة المتساوية أساس تلاحمه ووحدته وعلى العدل الشامل الذي يحرسه ويصونه..

إن " كتلة " السلام يجب أن تولد وتشب عن الطوق وتحمل الأمانة بقـوة، وتنشر دعوتها بحكمة. وتحمل " مشروعها " - بعد إقراره -إلى المتحاربين ليتوقفوا عن الاحتراب ويستبدلوه بحوار يخرجهم ويخرج الوطن من الظلمات إلى النور، ومن الحرب إلى السلام فان استجابوا، فذلك ما يبتغي المخلصون ويفرح به المؤمنون وتقر به عيون العاملين له وعيون الأمة التي أرهقها ظلم الظالمين، وعقوق بعض أبنائها الذين أضلهم سامري الأطماع عن النهج الواضح، والحق المبين ؛ فان أبوا أو أبى أحدهم فقد باء من أبى بأثمــه وإثم الضحايا المهولة والخراب المدمر والدم الغزير وتقاسم البلاد بين القوى الطامعة وضياع المستقبل لا سمح

وحق - حينئذ - أن يتلو القارئون قول الله

" وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما فان بغت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغي حتى تفئ إلى أمر الله فان فآءت فأصلحوا بينهما بالعدل وأقسطوا إن الله يحب المقسطين " صدق الله العظيم.

> دعونا نأمل.. دعونا نعمل..







رغم بعده عن وطنه اليمن ، وعن الوطن العربي بشكل عام واغترابه في بلاد المهجر لأسباب لاداعي لذكرها في الأسطر إلا هموم الوطن والأمة العربية والإسلامية كانت في قلب وعقل ووجدان الأستاذ والأديب الكبير القاسم بن علي الوزير، والذي أسس مركز الحوار العربي بواشنطن، ومن منبر هذاالمنبرألقى أستاذنا الكبير العديد من المحاضرات حول التطور والديمقراطية والمستقبل والتغيير وغيرها من القضايا الهامة وذلك لنهضة المجتمعات العربية مما هي فيه من تخلف عن ركب العلم والحضارة والتنمية التي يشهدها العالم.

في هذا الإطار ألقى الأستاذ القاسم بن علي الوزير محاضرة هامة في ندوة بمركز الحوار العربي بواشنطن يوم الأربعاء ١٣ |٥ / ٢٠٠٩، وهي عبارة عن "أفكار حول الإصلاح والتغيير في البلاد العربية".

# أفكار حول الإصلاح والتغيير في البلاد العربية

\_ هل نحن بحاجة إلى إصلاح؟ وإذا كان الجواب نعم فالسؤال التالي: أي إصلاح هذا الذي نريده؟ وما هي مجالاته.. من ناحية طبيعته، ومن ناحية أخرى؟ وإذا تمكنا من تحديد ذلك أو الإجابة على هذه الأسئلة؛ فإن السؤال هو: هل يمكن القيام بذلك الإصلاح بدون تغيير؟.. وإذا كان التغيير مطلوباً أو ضرورة فما هي طبيعة هذا التغيير وما هي مواقعه المنشود تغييرهاً.. وماهية وسائله؟

سـنحاول الإجابة على هذه الأسئلة، وأحسب أن الإجابات الصحيحة من شأنها أن توصل إلى التحديد المطلوب والنتائج المبتغاة..

أما أننا بحاجة إلى إصلاح؛ فأظن أن أحداً منا لا ينكر هذه الحاجة. بل لا يشعر بها ضرورة ملحة. ومع ذلك فثمة من يركن إلى أنه ليس في الإمكان أبدع مما كان.. وعلى ذلك فلا حاجة إلى إصلاح ولا مسّوغ لا للقلق ولا للإقلاق مرددين قول الشاعر:

دع المقاديــر تجــري في أعنتهــا ولا تبيت ألا خالي البال ولكنا نتجاوز هؤلاء. لا لأنهم قلة لا يؤبه لها. وإنما لأنهم "حالة" ساكنة، في مجرى الحركة التاريخية قد تثبط ولكنها لا توقف جريان الحركة ولا اندفاع

نحن إذن بحاجة إلى "الإصلاح" أقول "الإصلاح" ولا أقول: "إصلاح". ففي حسباني أن البناء كله بحاجة إلى إصلاح شامل ينتظم الجوانب كلها..

ولو ساًلنا عالم الاجتماع لقال: الإصلاح الاجتماعــي.. إصلاح حال المجتمــع؛ لأنه لو صلح لصلحت الجوانب الأخرى. وبالنسبة لعالم الاقتصاد سيقول: الإصلاح الاقتصادي أولاً هو الأساس. لأن على أساســـه تقوم الحياة الاجتماعية. أما عالم السياسة فسيؤكد أن إصلاح الوضع السياسي هو المدخل العملي لأي إصلاح؛ لأنها هي التي تنظم العلاقات بالقانون، بين القوى المختلفة، وتحقق النظام للحرية التي يتمكن بها المجتمع من إصلاح جوانبه المختلفة. الخ على أن صوتاً آخر، عميق المصدر، سيردد: الثقافة هى البداية الطبيعية؛ لأن مجتمعاً لا ثقافة له لا وجهة

له. وحيث أن الحكم على الشيء فرع من تصوره؛ فإن التصور هو عملية ذهنية عقلية بالأساس. كما أن "الفعالية" عملية نفسية وهي بذلك شرط لحركة المجتمع وتحرره من حالة الجمود والركود وانتقاله إلى حالــة الحركة والفاعلية. وهــذان الأمران وثيقا الصلة بالثقافة أن لم يكونا أهم مقوماتها؛ ولهذا فأن عملية الإصلاح الاجتماعي أو الاقتصادي أو السياسي إنما تنبع من حاجة.. أصبحت مطلباً تم تشكله في المجتمع أولاً وفق تمثله أو تصوره له، ويتطلب "فعالية" لا بد منها تمكن من تطبيقه وهذه "الفعالية" هي من نتائج الثقافة قبل أي شيء آخر. ويبدو لي أن هذا التناول للموضوع هو "فرض" للفرقة بـــين كل يتكامل. ولا يتجــزأ. ويتواءم ولا يتناقض. ويتواصـل ولا ينفصل بعضه عن بعض. ولقد يكون مقبولاً من الناحية النظرية بغية الدراسة حيث تدرس كل ناحية على حده. ولكنها من الناحية العملية وبالذات في حالة "إنهاض" يتطلب الإنشاء والتركيب هي -كما قلنا- كل يتكامل ويتزامن بحكم

أذن. نحن – فيما أرى - بحاجة إلى إصلاح شامل أي بمعنى آخر بحاجــة إلى نهضة تتجدد بها قوانا، وتكفل بها حقوق إنسانيتنا وتنطلق بها قدراتنا، ا إبداعاتنا، وتتم بها إس الحضارة البشرية والمسيرة الإنسانية؛ نستأنف بها دورتنا الحضارية ونبلغ رسالتنا في العالم..[ وأقول: نستأنف ولا أقول نبدأ].

الضرورة لحركة التاريخ وحركة المجتمع معاً.

وتصبح الأولويات هي واقعية الخطي؛ بمعنى توفر

الشروط والظروف الموائمة والوسائل لهذا أو ذاك في

## وإذا كان الأمر هو هكذا. فهل يمكن الإصلاح

\_ من الـضروري هنا، أن نميّز بين مفهوم أو مدلول الإصلاح ومفهوم أو مدلول التغيير. الإصلاح - من حيث الجوهر- عملية تصحيح لأخطاء وتقويم لعوّج. هو تسديد وتشييد، وهو تصويب.. وضعاً لجتمع ما أو حالة ما أو حتى شيء ما في موضعه السلم للفيد.أما التغيير فيعني إزالة عوائق وتوفير وسائل وتهيئة مناخ. الإصلاح هدف يكون دائماً متجهاً إلى الأفضل.. إلى الأمام والتغيير وسيلة قد يكون إلى الأحسن وقد يكون إلى الأسوأ. والغاية -في نطاق حديثنا هذا- هو خير ومصلحة الإنسان!

وعلى هذا: فأن عملية الإصلاح المنشود تقتضي بالضرورة نوعاً من التغيير يتمكن به الإصلاح من التحقق العملي في الواقع أي الانتقال من النظرية إلى التطبيق. ومن الأهمية بمكان أن ندرك أننا هنا نتكلم عن عملية إصلاح بذاتها لمجتمع بذاته تعترضه

العوائق من داخله ومن خارجه، وليس عن الإصلاح، بالمطلق، في أي مجتمع أو أي مرحلة من التأريخ.. ولقد تساعد معرفة "العوائق" على توضيح نوع

ومناحي التغيير المنشود لتحقيق الإصلاح ومن المهم أُن لا نغفل لحظة عن أهمية وضرورة ارتباط التغيير هذا بهدفه هذا؛ فليس مطلوبا أي تغيير لا يحقق أو لا ولا ريب بأن العوائق شتى منها التاريخية الموروثة، ومنها الوافدة المفروضـة، ومنها الهجين

المنبثق من الأمرين. وضمن الموروث تندرج مكونات شتى لهذه العوائق وضن المفروض الواغل تتكالب عوامل أخرى لصرف المجتمع عن مواجهة مشكلاته، وضمن "الهجين" تندرج "البلبلة" التي لا يتوحد بها رأي، ولا يستقيم بها عمل والتي تصرف المجتمع عن وجهته وعن هدفه!

وإزالة هـــذه العوائق شرط لتحقيق الإصلاح، وفي ذلك يكمن موضوع وطبيعة التغيير.. أي إزالة

### ي إطار البحث عن الطريق تقدم الفلسفة بعض أجوبتها:

الفلسفة المثالية تقوم على أن "الواقع" الخارجي هو انعـــكاس للفكر. وعليه؛ فـــأن الأفكار هي التي تشكل الوقائع أو صورتها في الخارج أي في الواقع. فإذا ما أخذنا بهذا فإن التغيير يحب أن يبدأ من "الفكر" أو العقل أو سمه ما شئت..

لكن الفلسفة المادية ترى العكس، فهي ترى الفكر انعكاسا للواقع وعليه فأن مفردات هذا الواقع هي التي تشــكل الأفكار والمعتقدات؛ فإذا ما أخذنًا بهذا فأنَّ التغيير يجـب أو يتحتم أن يبدأ من تغيير الواقع [بالتطور أو بالثورة مثلا كما هي لدى الماركسية].

على أن كلا وجهتي الفلسفة هذه تفتقر إلى إدراك حقيقة العامــل الذي يكمن وراء الفكر ووراء الواقع معاً، ويجعل من كليهما موضوعا قابلا للفعل والتأثر والتأثير. ونعني بذلك "روح" الإنسان الذي يستخدم الفكر والعقل ويشكل الواقع أيا كان انعكاس احدهما

فالإنسان كما هو جسد.. وعقل، هو روح أو نفس. وهذا هو الذي يصير به الإنسان إنسانا. وعليه فأن "التغيير" يبدأ من تحرير "روح" الإنسان من سيطرة الخرافة، في كل أشكالها، وسيطرة الجهل بكل صنوفه. وسيطرة الخوف بكل أنواعه وسيطرة الظلم والاستبداد بكل أشكالها. وبهذا يصبح الإنسان الحر هو وسيلة التغيير وهو هدفه لأن ذلك التحرير - بعقيدة صادقة - هو الشرارة التي تفجر طاقات الإنسان وتطلق قدراته في التاريخ ،أي في الزمن وفي الواقع، أي في المادة التي بين يديه، ويؤلف بفعاليته بينها جميعا فينتج المركب الذي نطلق عليه مصطلح

فالإنسان هو البداية وهو المدخل.. تماماً كما أنه هو الهدف. والله سبحانه وتعالى يقول (أن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم) وذلك ما انتهى إليه علم الاجتماع!

وأرانى الآن... اختصاراً للوقت وللموضوع أعمد إلى الاقتباس من مفكر جاد هو المستشار طارق البشرى في تعريفــه للمجالات التي يتحدد بها هدف ومجالات الإصلاح المنشــود و(هو حسب تعبيره-يتلخص في ثلاثة عناوين:

\_أساس الأمر كله هو استقلال الذات الحضارية للجماعة من حيث التكوين العقدي والنفسي لها وبما تبلورت به من رؤى ثقافية بأسس عقدية وتاريخية بدءاً مـن النظـر إلى الكون إلى تحديـد العلاقات الاجتماعية والقيم.

\_الاستقلال السياسي الذي يتمثل في تأكيد تحرير الإرادة السياسية لجماعة من إمكانات الإملاء الخارجي عليها واستبقاء هذا التحرير والسعى لكف أكبر قدر من الضغوط الخارجية. وهذه هي سياسة أي دولة مستقلة.

\_ الاســـتقلال الاقتصادي، بمعنى السعي لتوفير إمكانات التنمية الاقتصادية المعتمدة على الذات وتجنب أكبر قدر من الضغــوط والتي تأتي مع هذا

هذه عناصر صُيغت بدقــة قانوني ضليع. وهي تقتضي وبخاصة البند الأول شرحاً يتناول كل مفردة منه بالتفصيل والتأصيل؛ لأنها تنطوي على شروط "يقظة الذات" – أي تغيير ما بالنفس- التي هي شرط وجود للنهضة..

وأود أن أضيف –على سبيل التأكيد- عنوانا رابعاً هو: الاستقلال القضائي، وتحقيق العدل السياسي والاجتماعي، وضمان حقوق الفرد والجماعة، وفي طليعتها حرياتهما!؟

فإذا كان ذلك هو المطلوب؛ فكيف الوصول إليه؟ ومن الذي يقوم به؟ وإذا كان ذلك يتطلب تغييرا فما هو هذا التغيير؟

هنا.. أود أن أسجل -أولا- ملاحظتين: الأولى: تتعلق بمسألة الأولوية: وأكرر هنا ما سبق أن أشرت إليه أن هذه القضايا هي بمثابة أعضاء لجسم واحد يستدعي بعضها بعضاً ويتكأ بعضها على بعض، ويشد بعضها بعضا بحيث أن افتقاد عضو منها يصيب حركة الجسم كلها بخلل معيق.. وعلى ذلك فأن ما يحدد إصلاح هذه أو تلك من هـــذه الجوانب أنما هو الإمكان المتـــاح فحيث يتاح المحال تحب المبادرة. أن كل خطوة تنجز ستؤدي إلى

أما الأولوية الحاسمة فهي يقظة الذات أو الروح التي يتحقق بها استقلال الذآت باعتبارها المدخل إلى

خطــوات في الجوانب الأخرى بالضرورة. أن ســلم

الأولويات هنا يحدده "المجال" الذي تتاح الحركة

الثانية: تتعلق بمسألة: من؟ وكيف؟ أن كثيراً من الكتاب والمفكرين ما يبرحـون يكتبون أنه: يجب .. ويجب . يجب القضاء على الأمية؟ نعم! يجب. يجب القضاء على الفقر نعم يجب. يجب تحقيق السيادة على الأرض والحرية للناس، والعدل بينهم، والأمن للمواطن والتحرر من التبعية والاستقلال بالقرار وتحقيق التنمية والتقدم وامتلك العلم والمعرفة وصيانة الاستقلال.. نعم! نعم يجب.. يجب ولكن كيف؟ ومن يقوم بذلك؟

### في نظري: هنالك ثلاثة احتمالات أو فرضيات ولا أقول خيارات. أولها \_ الدول:

وأنا استبعد واقعية هذا الاحتمال لثلاثة أسباب . موضوعية وِتاريخية. وبنيوية خاصة بأنظمتنا: لقد نشأت الدولة القطرية (التي تشكل مجموعة دولنا) على أساس " التجزئة" التي فرضتها، وحددت معالمها، ورســـمت أهدافها بالقوة إرادة الاستعمار الخارجي وفقاً لمصالحه وحفاظاً عليها...

وترتب على ذلك أن بنيت هذه الدول بناءً هشاً كقاعدتها. لأنها مفروضة على مجتمعات لا تتقبلها من جهة وتحقق مصالح من فرضها لا من فُرضت عليه من جهة أخرى..

من هنا فهي تمثل القــوة التي أوجدتها.. وليس المجتمع الذي تحكمه. هذا هو أصل التناقض الحاد أو الفجوة القائمة بين حكوماتنا وشعوبها..

أضف إلى ذلك أن الاستعمار لم يكن السيطرة العسكرية المباشرة فحسب بل "الهيمنة" الثقافية والاقتصادية والتعليمية بشكل أساسي.. وهو ما أخرج "النخب" التي استلمت أو سلمها - بطريقة أو بأخرى - الحكم. وبذلك نشأت مصالح هذه النخب وتراكمت على ذلك الأساس؛ فارتبطت مصالح الطرفين على نحو يجعل أي تغيير مخلاً بالمعادلة ومن ثم انعقد الاتفاق الضمني على الحفاظ على الأمر الواقع.. صحيح أن هذه النحب قد صدقت في النضال من أجل الاستقلال السياسي ولكنه الاستقلال على "النموذج" الدي أراده الستعمار القائم على "وطنية" الدولة "القطريـة" وذلك بحكم تكوينها وثقافتها المتأوربة وليس "عمالتها"..

وبهذا المعنى يسقط -موضوعيا- هذا الاحتمال أو هذه الفرضية.

## ثانيها \_ قوى المجتمع:

وأنا أيضاً استبعد هذا الاحتمال؛ لأن هذا المجتمع قد سلب الحرية زمناً طويلاً وتعرض للقمع والمصادرة دهراً مديداً. وتقلبت به التجارب من سيئ إلى أسـوأ ومن خيبة إلى أخرى حتـى أورثها ذلك السلبية والاستسلام والخوف من القادم المجهول.. ثم هذا وهو المهم في هذا السياق أن أنظمة الاستبداد التي توارثته، وقوى الهيمنة التي ساندتها قد عمدت خلال ذلك كله إلى تفكيك عـرى الجماعات داخل المجتمع وهدم بنائها التقليدية والجديدة، وتمزيق "روابطها" وتشتيت وحداتها..من أحزاب، أو نقابات، أو روابط بناءات موروثة، كجماعات الحرفيين والتجار وتنظيمات الأحياء والحارات وغيرها من روابط المجتمع القديم ووحداته ومن هنا فقدت القدرة الاجتماعية وسائلها وآلياتها التي تمكنها من التحرك

\_ لابد أذن من إيقاظ "روحه" لاستعادة وعيه وتحرير إرادته، واستعادة شبكة علاقاته وروابطه ووحداته الاجتماعية وإخراج مؤسساته المدنية من غرفة الإنعاش "المبردة" حتى درجة التجمد التي فرضت عليها وذلك إذا أريد لقوى المجتمع أن تقوم بالدور المطلوب..!

عندما انطلقت "ثورة الديمقراطية" في التسعينات من القرن المنصرم، وتداعت الأنظمة الشمولية واحداً بعد واحد تحت ضغيط الجماهير الهائجة وهديرها المزلزل، بقيت شعوبنا خارج تلك الحركة التاريخية لا تكاد تحس بذاتها ولا بما حولها...

ولقد عنّ لي أن أتفكر في أسباب ذلك فخطر لي أن

هنالك سببين رئيسيين. الأول: أن تلك الشعوب التي تحركت بفعالية

وتحررت من الشمولية كانت تتمتع بنسبة عالية من التعليم. ومستوى عال كذلك من الوعي، ثم وهذا هو المهم أن تلك الأنظمة على شموليتها القاسية قد أقامت مؤسسات مدنية حقيقية اعتمدت عليها أول الأمر، ولذلك ما كادت القبضة الحديدية للأنظمة أن تتراخى بفعل ضغط تلك المؤسسات إياها حتى أنطلق المارد المزود بوعيه وعلمه ومؤسساته القادرة على التغيير وقيادته ابتداءً من انتفاضات المجر، وربيع براغ. وليسس انتهاء بانتفاضة بولندا التي واجهت فيها مؤسســة العمال البلوتارية مؤسسة الجيش للنظام

وذلك لم يكنن وليس هو الحال عندنا. كذلك فأن تلك المجتمعات قد خضعت لتجربة واحدة طويلة، ولكنها واحدة ظل الأمـل في الإنعتاق منها قويا غير مصاب بالخيبة المتكررة التي أصابت شعوبنا مع تعاظم الأمية والفقر باليأس والإحباط..

أما السبب الثاني: فأظنه خارجياً: إذ حشدت القوى الأمريكيـة والأوروبيـة كل طاقاتها للتأييد والمساندة والاحتضان وفتح الأبواب المغلقة.. وليس كذلك هــو الحال عندنا الذي أريـد له أن يتغير من خللال الأنظمة إياها تجميلاً للصورة لا تغييراً للواقع... ولهذا استبعد هذه الفرضية.

## ثالثها \_ الفرض من الخارج:

ولا أظنني بحاجة إلى الإفاضة في هذا، لأن التجربة الماثلة في العراق تغني عن كل إفاضة أو مقال. أما مثال اليابان التي طرح عليها "الدستور" بعد هزيمتها في الحرب، فأن الشروط الموضوعية لتطور كهذا كانت مهيأة هناك مـن جميع النواحي فتقّبلهُ كان استجابة لحال داخلية مهيأة في لحظة مناسبة قبل أن يكون فرضاً خارجياً من شروط الاستسلام وليس الحال كذلك في مجتمعاتنا. والإتيان بمثال ألمانيا خطل كلــه. إذ من البديهي منطقاً أن لا قياس

## إذن فمن؟

لقد آن أن تتجه الجهود إلى "الإنسان" إلى المواطن ممثلاً في "تجمعاته الاجتماعية" ومؤسساته المدنية لإيقاظ قواه الروحية من سباتها وإطلاق إرادته من أسر الاستسلام والإحباط وإنارة وعيه باعتباره صاحب القرار ومصدر القــوة، وإخراجه من ضيق انتماءاتــه وتكويناته البدائية - عشائرية وأسرية وطائفية ومناطقية – الخ إلى رحابة القضية الجامعة وسعة " المشروع" الموّحد! وبذلك وحده يتم تكوين رأى عام. يتحرك مع التأريــخ في اتجاهه الطبيعي ويطلق فعاليته لتحقيق أهدافه، ويعيد بناء مؤسسات مجتمعه المدنى ويجدد ما تهاوى أو تداعى منها..

إن معظم النار من مستصغر الشرر: وعليه فأن الفكرة يجب أن توجد، وليكن في شكل "مشروع نهضوي" تتفق عليه القوى أو الأشخاص الرواد، ثم تبشر به وتعمل من أجله..

إن التجربة البشرية المتنوعة. تمدنا بأمثلة شـــتى على ذلك، في طليعتها الرسالات السماوية التي بدأت كلها بشخص أو كلمة.. ثم عم نورها الأرجاء..

وكذلك هي الحركات الكبرى في التاريخ – بصرف النظر عن بواعثها - الأفكار أو وسائل الإنتاج - أنما تبدأ بفكرة من شخص.. ثم تنتشر فتصبح حركة في التاريخ. فمؤسسس "الماركسية" شخص. عبر عن فكرته ودعا إليها مع زميل له. فانتشرت وأوجدت لها مؤمنين، حولوها إلى دعــوة وإلى حزب ثم إلى حركة أثرت بشكل أو بأخر على العالم المعاصر..

وليس هنالك ما هو أكثر خطاءً وأبعد عن معايير الصواب والصحة وأوغل في الضلال البعيد من الصهيونية. ومع ذلك فقد بدأت فكرة.. ما لبثت \_ على بطلانها الجالي - أن استكملت شروط الوجود والتحقق على أيدي نفر آمن بها وإذا بها تلعب الدور المدمر الذي نراه الآن..

ويمكن القول نفسـه عن النازية.. أو الفاشية؛ فليس المعيار هو الصحة أو البطلان. وإنما هو التعامل بفهم مع قوانين التاريخ وسنن الاجتماع؛ فقد ينجح الباطل حيث يخفق الحق والعكس صحيح.. وفقاً للأخذ بالأسباب واستكمال الشروط

ولماذا نذهب بعيدأ: أن ما يطلــق عليه حركة النهضــة في تاريخنا المعاصر أنما بدأت بصيحة شخص دوت في الأفاق هو جمال الدين: جســد فكرة هي فكرة النهضة القائمة باختصار – على التحرر من التقليد في الفقه ، والتحجر في الفكر، والاستبداد في الحكم – والجور في المجتمع في الداخل. والاستعمار والهيمنة بأشكالها في الخارج.. فإذا بها حركة من أجل الاستقلال في الهند، ومن أجل الدستور في إيران. وإذا بها حركات واعدة في عالمنا العربي بالذات دارت بها عجلة التطور والإصــــلاح فثورة عرابي في مصر والحزب الوطني كذلك والكواكبي وحركة العهد في الشام، وانطلقت ثورات الخطابى في المغرب، والسنوسي والمختار في ليبيا وثورة العشرين في العراق وتلقف الفكرة بن باديس في الجزائر وانبثقت الثورة الجزائرية وقامت في اليمن أول ثورة داخلية من أجل الإصلاح وبناء الدولة على أساس دستوري إسلامي

ومن ناحية أخرى قامت نهضــة أدبية وفكرية تبشر بالخــير العميم فأصبحت جانبــاً مكملاً من جوانب النهضة التي تتكامل. وفي المهجر نشئت الرابطـــة القلمية " وأدت دوراً رائداً في نهضة الأدب العربي في الوطن الأم وفي وطن المهجر معاً وقد بدأت بها ثلةً صغيرة ثم أصبحت تياراً أدبياً أو قل مدرسة أدبية واسعة الانتشار..

هذه أمثلة من الواقع تنبؤنا أن في وسع "مشروع" للإصلاح تتفق عليه طليعة هي موجودة أصلاً وناشطة فعلاً ينقصها الاتفاق – أن يبعث الحياة في الجســـد المتهيئ لليقظـــة، ويــضيء الطريق أمام الجمهور المتحف\_ز.. فإذا الذي كان أُملاً يصبح عملاً وإذا الني كان سراباً يغدو ماءً تحيا به الأرض بعد

هذه إذن هي الجهة المرشحة لإحداث التغيير أولاً ومن ثم تحقيق الإصلاح المنشود حيث تفتقد الوسائل الأخرى للتغيير صلاحيتها..

ولقد تجنبت - قاصداً الإشارة إلى بعض وسائل التغيير كالانقلابات العسكرية لأن ضررها أكبر من نفعها ولأنها هي نفسها بحاجة إلى التغيير..وكذلك تجنبت الإشارة إلى الثورة الشعبية وذلك لانتفاء شروطها وظروفها..

وتبقيى فقط الحركة السلمية الديمقراطية المتصاعدة مسلحة بالوعي والعزيمة الساعية إلى أهدافها ابتداءً من الإصرار على ممارسة الحرية، وانتهاءً بالعصيان المدني ممهدة بذلك كله "لمشروع" الإصلاح المنشود.

لقد أشرت إلى الملامح الرئيسية "لمشروع" لا أظن الخلاف قائماً عليه بين الداعين إلى الإصلاح. أما الشروط المطلوبة لنهضة حقيقة من وراء ذلك الإصلاح فأني أرى أن مفكراً عظيماً هو: مالك بن نبي قد أغنانا عن الحديث في ذلك فقد أعطى ذلك الموضوع حقه على نحو ينشـــئ لعلم الاجتمـــاع أصولاً عربيةً إسلامية، إلى جانب كونه منهجاً وطريقاً إلى أي نهضة يدخل بها أي مجتمع عالم الحضارة وذلك في كتابه العظيم: "شروط النهضة" الذي لا غنى عنه في هذا

فأننا في منطقــة هبطت فيهــا وانطلقت منها الديانات والرسالات الكبرى، ونبتت والتقت فيها الفلسفات والحضارات الكبرى، واصطرعت وتصطرع عليها وحولها القوى الكبرى,.. فلا يمكن، والحالـة هي هذه، أن نفكر في تغيير أو نستهدف إصلاحاً بمعزل عن هذه الحقائق المستقرة في عمق الضمير العام، الراسخة في التركيب النفسي والاجتماعــى للجماعة المتواصلة في النســيج الحي للتاريخ المتمثلة في حقائق الجغرافيا كما في وقائع التاريخ..

وفوق كل ذي علم عليم والحمد لله رب العالمين،،،

[١] طارق البشري، في المسألة الإسلامية المعاصرة- الملامح العامة للفكر السياسي الإسلامي في التاريخ المعاصر، القاهرة: دار الشروق الطبعة الأولى ۱٤۱۷ /۱۹۹٦، ص ۹۲–۹۳.

\*ندوة في "مركز الحوار العربي" - واشنطن -الأربعاء ١٣ / ٥ / ٢٠٠٩

\*تم نشر الحاضرة بتاريــخ الاثنين، فبراير ٢٧، ٢٠١٢ في مدونة محمد قايد الجازوزي

والشعر ألصق الخصائص الإنسانية بالإنسان.

الواقع يقول نعم.

بجناحيه الحزن والفرح.

مرادفاً لمفردة( شاعر).

متخلفاً بيناً في سُلِّم تصنيفُ الأحياء.

قد يبدو هذا القــول غريباً من حيث كونه يجعل مما هو أُلصق خصائص الإنسان ينفرد به بعضهم

الإنسان يشترك مع سواه من الأحياء مما يأتي

- - النبات والحيوان يشتركان مع الإنسان في كثير

- كل مـن النبات والحيوان يتغـذى ويتنفس

- والحيوان يشارك الإنسان في التفكير على درجة

- لعل الشيء الوحيد الذي لم يظهر - حتى الَّان -

ـ ملامح الإنســان قد تبدي عليه ما هو عليه من

- اللغة ألصق الأشياء بكينونة الإنسان من حيث

- الشعر أنغام اللغة مصوغة في كلمات، وهو المنفذ

- لو اطردت الطبيعة البشرية لكان الشعر لازمة

- لو اتفق البشر في طباعهم، لكان الشعر الواحة

- من الصحيح أن القدرة الشــعرية - مهما علت

التي يستظل فيها كل فرد عن وهج الشمس ويستريح

- ليست مقياساً وحيداً للعبقرية والتفوّق، ولو كان

الأمر كذلك لما وجدنا نماذج مـن النبوغ والتفوّق لا

يربطها بالشعر رباط. على أنه من المؤكد أن الإبداع في

الناس، فإن نسبة كبيرة لما سبق من أن تُصغي إليه

- ذا كان القادرون على إجادة الشعر قلّة من

- مما يميز النص الشــعري في وَقْعه على النفس

- تجريد الشعر من الوزن والقافية، أي تجريده

- في عالم المادة توجد مقاييسس كمية تتعلق

بالموضوع ولا صلة لها بالذات التي تقوم بالتقويم أو

القياس أو إظهار الصحة والخطأ عن طريق الانشقاق

الرياضي، هذه الوسائل تحدد طبيعــة الموضوع

ومقدار التوصيل الكهربي والحراري لمعدن ودرجة

غليان وتجمد مادة والنشاط الإشعاعي لعنصر مشع

وعمر النصف له أمور تبين عنها التجربة ولا صلة لها

توجد مثل هذه المقاييس في دقتها وصرامتها، إذ هي

علاقة تفاعل بين المرسل والمستقبل. ما يذكره النقاد

الأقدمون والمحدثون من المحسنات البديعية وديباجة

اللفظ وأثر الصورة الشعرية وغرابة المعنى أو جدته

أو طرافت، وكذا الموسيقى الداخلية التي يضعها

النسب بين الكلمات وما للغموض والرمزية من قيمة

لدى بعض النقاد أمر له مكانته عند النظر إلى النص

الشعري علماً أنه - مع ذلك - أمر مختلف في تأثيره

ووقعه، وبالتالي تقدير أثره باختلاف المتلقين لذلك

- على أنه يبقى قبل ذلك وبعده، حد مشترك بين

الناس متى توافر في النص الشعري أمكن تصنيفه،

وهذا ما جعلهم يصلون إلى إجماع أو شبه إجماع في

-لعل أول ما يستوقف القارئ لشعر الأستاذ قاسم

هو طابع الحزن، لأنه إلى الحـــزن صار ومن الحزن

وضع الشعراء في مراتبهم.

عن شعر الشاعر

- في تقويم الشعر وتمييز جيده من رديئة لا

وتأثـــيره فيها ما يحمله من موســيقى وبما يضمه

من إيقاعه سلب لأهم عناصر مقوماته وعناصر

الشعر أكثر أنواع النبوغ قرباً إلى القلوب.

وتنفعل به، وتجد فيه أبهج : منهم. أسِباب

الوزن والقافية من إيقاع.

فيها من عناء السفر ويستروح منها أنفاس الشجر.

من لوازم الإنسان وكانت مفردة (إنسان) تعبيراً

حزن أو فرح، ولكن اللغة أقوى وسائل التعبير عنهما.

كونه مخلوقاً اجتماعيا، لولا اللغة لما كان للإنسان علم

ولا فن ولا أدب ترى، بل لم يكن له تاريخ.

الأقوى والأفعل تعبيراً عن (الطرب) ودفعاً إليه.

مشاركة غير الإنسان للإنسان فيه هو (الطرب)

ويتكاثــر ويتحــرك ويحس بل وينفعــل، وكذلك

من درجات هذا النشاط من مناشط الكائن الحي.









وأدوات لم أقصد إليها، وإنما هي كلمة عن الشعر وانطباعات عن الشاعر أملتها معرفتي الطويلة به وبأسرته، وخلطة سعدت بها به وبإخوته وفي مقدمتهم أخوه الجليل إبراهيم ذو التميز في عقله وفضله ومكانته ، ومثله أخوته الأجلاء .

وهي ليست تعريفاً به فهو عَلَمٌ " في دائرة معارفه وآلافه ، وهي دائرة تمتد على أطراف الوطن العربي وتتسع لتشمل العالم الإسلامي وخارجه . فالشاعر وأسرته ينحدرون من دوحة تضرب في أعماق تاريخنا بما يحويه نسيج هذا التاريخ من علموثقافة وجهاد ، ومن يعرف قاسم بن علي الوزير يعرف أنه يصعب ، إن لم يتعذر،أن يكتب عن شعره منفصلاً عن الحديث عن داته، ذلك أن شعره مرآة صافية لذاته ، وانعكاس لهذه الصفات في خلالها وسجاياها ، وهي سجايا يمكن أن تلخص في ثلاث مفردات هي: العطاء والصفاء والوفاء..

والصورة التي نسبجها تجعل قارئها يتساءل: أذلك

واقع معاش أم منى متخيلة ؟ وسواء كان هذا أو ذاك،

فقد أتحف الشاعر قارئه بأنضر اللوحات تموج

بالصور والألوان، وأنضَر ما تجود به الحياة من

كا مـــفى من ليالينا وســمارُ ؟ و هل رخــي العــشـايا مثل عادتها

شعر وأشواق عشاق وأسرار؟

فدونها من وراء الســور أسوار

شعرا وباح بسر الشوق قيثار

في هـدأة الليل تسـبيح وأذكار

وتنتــشي برحيق الذكر أس

يمضى الشــــاعر مكمّـــلاً قصيدتـــه التي تبلغ

القدامى الديباج الكسرواني، يجد القارئ فيها تلك

النســمات الرخية من رياض البحــتري وصياغات

بدوي الجبل وقدرته على استدعاء جواهر من مفردات

اللغة تكون بانتظامها عقداً فريداً لا تملك عقود اللؤلؤ

نضارته، فجمع الندي السمح ورخي العشايا والشعر

والعشاق والأشواق والســمار والأسرار في بيتين من

الشــعر منظومة نظماً فريداً في عقد جميل يشعرك

بالنسب بين هذه المفردات، بمعنى أن كل واحدة

تستدعي قرينتها بحيث لو أردت أن تحذف أي مفردة

لتضع مكانها سـواها لذهبت مـن العقد نضارته.

وأحسب أن القارئ سيشعر من قراءة هذه الأبيات بما

تشعره به لمسات النسيم أو أنفاس الشجر. أما

اختياره لمئزر الليل غطاء لحسانه كناية عن التخفي،

فهو تناول لذلك المعنى من ذوق شاعر مرهف. ولعل

ربة العشق والغزل تلك الأموية من سلالة الخلفاء، قد

كانت أكثر وضوحاً وربما جرأة من حسان الشاعر،

وقد سبقتهم بأكثر من تسعة قرون عندما كتبت لابن

ترقب إذا جن الظلام زيارتي فإنسي رأيست الليل أكتسم للسر وبي منك مسا لو كان بالنهر ما جرى

يجعلني لا أخال مدينة أخرى لا تتمنى أن تكون

صنعاء ليقال فيها ذلك الغزل أرسله ناسك من

إذا مشيت على حصبائها همست

بنساب كالبرء من عياليي مآذنها

على اختلاف في الغرض والموضوع.

فهو يستدعي إلى الذهن قول أبي نواس :

محراب عشقه، أما قوله :

وتمشــت

وبالبدر لم يطلع وبالنجم لم يسر

شــعراً وباح بسر الشوق قيثار

في هدأة الليل تستبيح وأذكار

في هذا البيت يلاحظ القارئ أن الشاعر لجأ إلى

الإضمار قبل الإظهار، إذ جعل التسبيح والأذكار فاعلاً

للفعل ينساب ولم يجعله حالاً منصوباً، ولا ضير في

ذلك. وبعد، فقد سبق لي أن قلت في حديث لي عن

المتنبي إن الأدب العربي خــسر مرتين، مرة حين لم

يعشق المتنبي عشقاً يملأ عليه أقطار نفسه وترك هذه

النفس محبوســة على أطراف القنا) كما خسر الأدب

مرة أخرى إذ لم يتعرض شــوقى لصروف وظروف

تستثير أحزانه، وظنّى أنه لو تعرض شاعرنا للواعج

العشاق ولوافح الهجر ونسمات الوصال لجاء في ذلك

بما يوقظ الغافي من الأشواق، ولعل ذلك يفسر أن ما

جاء من شعره متعلقاً بالغزل هو أقرب إلى الصنعة

منه إلى اللوعة وإلى المحاكاة منه إلى المعاناة، ومع ذلك

يبقى قاســـم بن علي الوزير شـــاعر المعنى المعجب

والسبك المطرب الناقد لشعره مشترطاً له لا مشترطاً

عليه في مقاصده وغاياته، واعتقادي أنه ظلم عشاق

الشعر ومتذوقيه عندما حجب أو حبس عنهم مدة

طويلة هذا النبع الرقراق.

زيدون تقول:

ــين أو نحوها من الأبيات، وكلها مما يسميه

بمئـــزر الليـــّل أرواح وأبصــ

صنعاء هل في الندي الســـمح أسمار

تقدي الحسان الجميلات التي التحفت

صنعاء أغفت على الأزمان فتنتها

إذا مشيت على حصبائها همست

تندى الأصائل من شَـعر ومن طرب

ينســاب كالبرء منَّ عَالِي مَآذنها



شجي الجرس، صادق النبرة، متوهج الالتياع. الثاني : قــدرة ظاهرة على توظيــف المفردات

وله تتمنى والهة أن تصوغه رسائل إلى حبيبها. الميزة الأولى: كثيرة في ديوانه، مثل قوله: حزيــن ؟ نعم والحــزن بعض

يكتب الموت كل يوم من الشيعر فنوناً تهمسي أسى وتروع بعض أوزانسه النواح وبعض مـن قوافيه في القبـور ضجيع ما وضعنا يدأ على الجرح إلا ســـال جرح على الشّـــفاء منيع كل يـــوم مـــودع لحبيــب بعضُ نفسي يمضي وبعضِ جزوعُ

دفنت بنفسي بعض نفسي فأصبحت تنفسي متها دافسن ودفين الميزة الثانية: شائعة في شعره كشيوع الأولى وهي القدرة على توظيف المفردات توظيفاً جديداً، ومن ذلك

العاكفــون على الســلاح عبادة الراكعــونِ على الجهاد الســجدُ القارئــون المــوث رتّــل بعضه الثابتون على العناق كأنها

في بــدر ترتجل الحتوف وتنشــد أحسب أن مثل هذا الشعر نمط قل أن يرقى إليه

وتجرعه المصائب في طفولته وشبابه ليس حديث استعارة أو كناية، بل واقع وممارسة، لقد عرف وعرف البعد عن الأهل والوطن - ولا يزال - أكثر سني عمره، عرفته الحركة ولم يعرفه الاستقرار، وصرفه الترحال ولم ينعم بهدوء بال. ومع ما تقدّم فقد تميز شعر الأستاذ قاسم بميزات عديدة لعل أبرزها التالي: الأول: تميّز في الرثاء، بحيث يمكن أن يُعد هو وبدوي الجبل - رحمه الله - شاعري الرثاء في ديوان الشعر العربي، لما يتميز به رثاء كل منهما بكونه

مبسي فلا تسألي عنّي سلي عن مصائبي تجرعتها طفلاً صغيراً و يافعاً وكهلاً لقــد أتعبت حتى متاعبي بكبت الرفاق الذاهبين فللم أدع

حزين؟ نعم والحزنِ بعض مواهبي فلا تسألي عني سلي عن مصائبي تجرعتها طفسلا صغيراً و ياقعا

توظيفاً جديداً وفريداً،لتــؤدي وظيفتها أقوى أداء، وكأنه جعل مفردات لغته تمر من خلال غربال يختار

الثالث: ابتكار لمعان أجادها وبرز فيها. الرابع: تأمل فلسفي و استنباط لم يفطن إليه

دموعا لعــين أو وجيبا لنادب

بكاء الرفاق الراحلين بكاء لا يدع دموعاً لعين أو

وجيباً لنادب، وثيقة لا تدحض على مدى الإحساس ببلاغة الجرح وعمق المصاب، ولا يخفى ما في البيتين الأوليين من معنى مبتكر عن نوع الشعر الذي يجيده الموت أما البيت الرابع فهو تكثيف للحزن شديد يذكر

ناج وجود بعضه مستشهد

وكهلاً لقــد أتعبت حتى متاعبي

الســجن وهو لم يتجاوز الخامسة عشرة من عمره،

لكل غرض ما يلائمه من المفردات.

الخامس: كلف بوطنه ووله إليه، وحنين لا ينطفئ إلى ما يذكره بـ من صبابات ولبانات، وهو

قاسم بن على الوزر بخونها كيام يرح

شاعر، والاعتكاف والسجود على الجهاد والسلاح نوع من العبادة فريد، كما أن قراءة الموت وترتيله - جهاداً - إسباغ للقداسة على الجهاد لا أعرف أن شاعراً قبله

الميزة الثالثة: ابتكار المعنى، وديوانه روض تورق فيه المعاني المبتكرة وتزهر، ومن ذلك الأبيات السابقة في وصفه للجهاد، والمعاني المبتكرة التي مرت في هذا المعنى موهبة لا توجد إلا في قلة ممن يقول الشعر فيحسنه، واعتبار صليل السيوف صلاة ومواضع الجراح مساجد أمر لا يعرفه إلا قلة من القائمين والصائمين والركع السجود على أن قوله: بعـض دمعي مـزن وينبت منه

في تحقول الأحسزان وشي الورود صورة شعرية تستدعي إلى سرادق الحزن مفاتن الجمال، وكأن الشاعر يريد أن يكشف من ظلام الحــدث ما تراكم من أحزان. الميــزة الرابعة : وهي التأمل الفلسفي واستنباط معاني لم يفطن إليها

الكثيرون، فمن ذلك قوله : يجادل فيك المسوتُ معنى حدوثه وفيك رأى معنى الخُلود المصاحب

فهذا البيت زفرة أسى واحتجاج إشـــارة إلى ما لا يفهم من أ والغايات، وهي زفــرة لا يجد المرء ملاذاً عنها إلا في الإيمان بالغيب مما لا تزاح عنه الســـتور، ومن المؤكد أن من الأفراد من يكون خلوده في رحيله، ومن يكون ذكره نبات تتعاقب على سقيه وإحيائه

الميزة الخامسة: وهي الحنين إلى ماضي لم يبق من مجده إلا تذكره وبناء لم تبق من مقاصيره إلا أطلال، وهو حنين يملأ عليه جوانح نفسه يسامره في يقظته ويساهره عند هجعته.

الخيول المطهمات سبايا فذليل بذلها المهرجان ريسخ أزرى بها الوريسث الجبان أين منا الأقسصى ويبكي المصلو

ن ونعي عند الأذان الأذان الذي يقرأ هذا الشعر يسمع منه قعقعة اللجم وصليل السيوف وبكاء المصلين، وهذه الأبيات تستدعي رائعة شوقي (قم ناج جلق و انشد رسم من

والتي قال فيها عن دمشق إبان الاحتلال الفرنسي

مررتُ بالمسجد المحزون أسأله هل في المصلى أو المحراب مروان تغير المسجد المحزون واختلفت عسلى المنابر أحسرار وعبدان فلا الأذان أذان في منارته إذا تعالى.. ولا الآذان آذان

مع اشـــتراك هذه الأبيات مع سابقتها في الدواعي والمعنى وشحنة الأسى، فإنه من الواضح أن نبرة الأسى أَشدّ حدّة في أبيات الأســـتاذ قاسم إذ إن وقع المأساة أشدّ أثراً حالة يكون فيه الأذان نعياً.

الميزة السادســة: ظمأ لا يرتوي إلى مرابع لهوه ومرابع صباه، ووله إلى صبواته ونشواته، وقد صاغ ذلك في كثير من شعره وأبدعه في رائعته صنعاء) التي جاءت من عيون الشعر في ديوان الشعر العربي،

## القاسم حاضراً رغم الغياب



## عبدالغني العزي\*

نعم القاسم بن علي الوزير ،حاضراً بيننا اليوم بمآثره وفكره وشعره ونثره ومبادئه وتطلعاته وأهدافه رغم أننا نعيش الذكرى السنوية الأولى

كيف لا يكون حاضراً وهو القاسم المشترك بين فئات الشعب اليمنى ومكوناته المتنوعة ثقافيا

والمتعددة سياسيا . كيف لا يكون حاضرا وهو والمفكر الكبير والشاعر البليغ والأديب اللامع والسياسي المحنك المعروف لدى الجميع قويا في الحق ليناً في الطبع

متسامح قولا وعملا مع الجميع. نعم إنه القاسم الذي ظل يحمل هم أمته التي تتقاذفها الأمواج المتلاطمة وتعبث بها التيارات

أمة قزمتها أنظمة الجور والظلم والاستبداد وروضتها للأعداء، فأصبحت أمة تابعة لا متبوعة

تحل علينا اليوم الذكرى السنوية لرحيل القاسم بن على الوزير رغم مرارتها ،إلا انه لابد أن نجعلها ذكرى ملهمة لجيل الحاضر والمستقبل لنصنع من خلالها جيلا قاسمياً عصامياً يستطيع تخطي الصعوبات وقادرا على تذليل العوائق يعمل بصبر وثبات وإصرار للوصول إلى الآمال وبلوغ التطلعات التي رســم ملامحها القاسم ،وظل يحلم بتحقيقها مع ثلة من المؤمنين ورفاق الدرب الصادقين الذين

رحل الكثير منهم إلى جوار ربه ومنهم من ينتظر. رفاق الــدرب شركاء النضال دعـاة الانتصار والإصلاح وحملة الفكر المستنيرين الذين لم تقيد أفكارهم قيود المذاهب ولم تحجز تحركهم حواجز الطوائف، فتخطوا بإصرارهم حدود الجغرافيا السياسية، فعاشوا سعة الدين الواسعة وحملوا

مبادئه الشاملة للعالمين. هذا هو القاســـم بن على الوزير الذي رثيناه حين رحيله قبل عام وها نحن اليوم نرتشف من معين أفكاره المتجددة في كل ما من شأنه الارتقاء بالأمة كل الأمة إلى مصاف الأمم القوية التي تعد أرث حضاري وثروة فكريه لها قيمتها الروحية والمعنوية والتي يجب الحفاظ عليها و الاستفادة منه والاعتزاز بها كما بقية الأمم الأخرى التي تعتز بمآثر ونتاج

لقد ترك رحيل المفكر الكبير القاسم الوزير فراغا شاسعا في المساحة الوطنية المحلية والإسلامية لن يملؤها إلا هو في مختلف المناحى ثقافياً وسياسياً، لهذا فإننا حينما نتذكره مـن خلال أفكاره أو من خلال حلول مناسبة ذكرى رحيله السنوية فإننا نشعر مع كل ذكرى بمواجع الغياب وآلام الفراق ولولا أن الرحيل سنة الله تعالى في خلقه لقضينا أيام وليالي ما بعد رحيل القاسم حزنا وكمدا حتى نلحق به إلى الرفيق الأعلى مع الأولياء والصالحين وحسن أولئك رفيقا ، وعزاؤنا أيها القاسم العملاق في ذكرى رحيلك السنوية الأولى أن نؤكد لك ولمحبيك أنك ستظل وهجا يتلألأ وقبس يضع حالك الظلام الدامس الذي تعيشه الأمة اليوم ،والتي أفنيت زهرة شبابك وريعان عنفوانك تستنهضها وترجوا إيقاضها من سباتها وغفلتها وتعمل جاهدا

لتصحيح مسارها المعوج. رحمك الله أيها الشامخ حاضرا وغائبا ورحم الله رفاقك وعظماء جيك الذين لحقت بهم راضيا محتسبا كل محنك وما وما تعرضت له وما لاقيته في مشــوارك الجهادي رصيدا لك عند الله ســبحانه وتعالي الذي قال في محكم التنزيل (ومن يعمل مثقال ذرة خيرا يره) صدق الله العظيم .

\* رئيس فرع اتحاد القوي الشعبية اليمنية ...



الضوءالذي

المفكر والأديب القاسم

بن علي الوزير - رئيس المجلس الأعلى لحزب

اتحاد القوى الشعبية

المـؤسـسـة للحزب ومنهجه الفكري مع

أخيه المفكر إبراهيم ابن

علي الوزير - رحمة الله

عليهما، لا نكتب هنا

عن نهاية حياته، بل

من الحيرة والتيه الذي نعيشه.

اي وقت مضى أن نعود إلى أمثاله.

الشخصيات

الهامة

عن استمراريتها، نكتب لأننا نُدرك أن من يفكرون بعمق، من

يكتبون بصدق، لا يموتون كما يموت الآخرون، لا يموتون بانطفاء أجسادهم، بل يبدؤون حضورًا من نوع آخر، حضورًا

نفتقد فيها الوضوح في متطلبات مسار التحرر، بمعناه الفكري والفلسفي لنهضة الأمة وتحررها من التبعية والارتهان، فنحن بحاجة أن نعيد قراءة تاريخه السياسي وتجربته، لا بوصفه

تاريخًا نرثيه، بل نموذجًا نقتدي به، ومدرسة ننهل منها،

فمنهجيته الفكرية والمعرفية التي تمزج بين المنهج القرآني ومتطلبات التطور العلمي العالمي، يمكن أن تشكل مخرجًا لكثير

القاسُّم الوزير كانَّ أولاً: قائداً سياسياً، قاد الجهاد والنضال

السياسي منذ شبابه، وثانيا: مفكراً وفيلسوفاً وأديباً محترفاً،

وكان شَجِرة ذات جذور بعيدة، تظلل الفكر وتبتّ الحياة في

الكلمات، أديبٌ يحمل في قلبه فلسفة، وفيلسوفٌ يكتب بقلبً

أديب، لقد كان بحق حامل مشروع نهضوي متكامل، مشروع يرى في الإنسان محورًا لكل تغيير، وفي العقل أداة لهذا التحول،

وفي القيم ركيزة لا يمكن تجاوزها مهما تعقدت الظروف، لذلك، فإن ذكرى رحيله ليست لحظة حزن، بل وقفة للتأمل في هذا

أنهج الفكري وفرصة لاستعادة دروسه في زمن يتطلب أكثر من

وفي أكثر من موقف، تحدث القاسم عن أن المجتمعات لا تتغيروحدها، بل بثقافة تقاوم التخلف وقابلية الاستبداد

والارتهان للاستعمار، وتؤمن بنهج تحرري متكامل، وترسّخ العقلانية وتحكمها مرجعية القرآن الكريم، وترفض العنف

والتعصب والتهميش، ولذلك،لم يكن يتعامل مع نهضة الأمة

كمفهوم نخبوي أو نظري، بل كان يرى فيها ضرورة

حياتية ووجودية و"معركة للكرامة والحرية" من أجل التحرر

من التبعية والارتهان للهيمنة الاستعمارية للنظام الصهيوني

الغربي بكل تفاصيله وأدواته وممارساته الاستعمارية، ومن

أجل جَّعلها أمة فاعلة في الدورة التاريخية للأمم،تبدأ من الداخل،

من بناء الإنسان نفسه، ولذلك ظل يدعو إلى "نهضة داخلية"، لا تُختصر في مظاهرات ولا تُختزل في خطب، بل تُمارس في التربية، والتعليم، والإعلام، والسلوك اليومي للفرد والمجتمع وترسخ وفق منهج قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يُغَيِّرُ ما بِقومٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا ما بِأَنْفُسِهِم ﴾ [الرعد: ١٧].

في كتابه الشهير "حرث في حقول المعرفة"، كشف القاسم

الوزير عن جانب من سيرته المعرفية، وعن رؤيته لدور المناضل

والقائد السياسي والمثقف في مجتمع مأزوم، الكتاب، الذي جاء في شكل مقالات ومحاضرات، ليس مجرد تجميع لنصوص، بل

محاولة لحفر مسار في الوعي، وتقديم خطاب ثقافي وفكري لا يستعرض الأفكار بل يُعيد إنتاجها من موقع إيماني لاستنهاض

القاسم الوزير في هذا الكتاب يدعوا لوضع أسس ومنطلقات لنهضة الأمة وان كان يبدو كمن يزرع في أرض قاحلة، لكنه لا ييأس، يتحدث عن إصلاح انحراف الأمة الإسلامية عن رسالة

الاستحلاف في الأرض لا كشعار سياسي، بل كمسار أخلاقي

وايماني، وعن النهضة لا كمشروع مستورد، بل كحاجة داخلية

لإعادة بناء الذات للأمة وفق المنهج القرآني. أما بقية كتاباته، من مقالات أدبية، ونصوص تأملية،

وقصائد تلامس الجوهر،ومحاضرات عملية، فهي صورٌ عن

باطنه الذي لا يعرف الهدوء، وقد ظلت كتاباته، رغم تنوّعها،

محافظة على سمتها الإنسانيّ والفكريّ؛ لا تُفْسدها اللحظة، ولا تُغريها العناوين البراقة، يجمّع في فكره وثقافته فكر الفلاسفة

العرب السابقين الداعين لنهضة الأمة العربية والإسلامية

والخروج من انحراف حركتها التاريخية الميت إلى فاعلية عوامل

وشروط نهضتها واستنهاضها، من جهة، والمفكرين المعاصرين

الخاص، جامعًا بين الأصالة والمعاصرة، ومستنهضارسالة

في كل عصر، يظهر من يشبه الشعلة: لا يُحرق، لكنه يضيء

وينير الدرب للآخرين، وقد كان القاسم بن علي الوزير شعلة

عصره، عاش عفيقًا في فكره، كريمًا في عطائه، نزّيهًا في مواقفه،

وشجّاعًا في مواجهته للزيف والطغيان والاستبداد، وستبقى كتاباته مرجعًا فكريًا وإنسانيًا، لأنها ليست مرتبطة بزمنٍ أو

دُعوتنا اليوم، لللجيال القائمة والقادمة وفي مقدمة ذلك

المنتسبين إلى حزب اتحاد القوى الشعبية،أن يقرؤوا القاسم

ليستلهمو منه شجاعة التفكير، ونبل الموقف، وسمو الكلمة، فهو مثال نادر للمثقف والفيلسوف والقائد السياسي، لا يتلون، لا يهادن، ولا يُساق، وإذا كان قد رحل بجسده، فإن روحه قائمة،

تنبض في كل سطر كتبه، وفي كل عقلٍ أنارته كتاباته ومواقفه

كما ندعو الى الاقتداء بما مثله من قيم: الإيمان بكرامة

الإنسان، الحرص على الفكرة الصادقة، رفض التزييف، وبناء

الوعى على أسس المعرفة بكل تفاصيلها ومتطلباتها لا التلقين،

وإذا كانت نهضة الأمة مطلبًا للجميع، فإن رجالًا مثل القاسم

الوزير هم من يستحقون أن يكونوا مرجعًا في طريقها.

تمشى معنا، وتقودنا، وتفتح لنا في الطريق نوافذ لا تنتهي.

ظرفٍ، بل بجوهر الإنسان وحقه في فهم العلوم والمعرفة.

استخلاف الإنسان في الأرض.

وأفكاره ومبادئه.

جهة أخرى، لكنه لم يكن تابعًا لأحد، بل نَحَت طريقه



عدد خاص - بمناسبة الذكرى السنوية الأولى لرحيل الأستاذ القاسم بن على الوزير رحمه الله









شعرالأستاذ: قاسم بن على الوزير

يَحسبُ الظالمون أنْ سوف ينجون وهيهات يفلت الظالمونا إن يوماً - ولم يعد ببعيد -ســوف يأتى عليهممُ أجميعنا لن يفر الطغاة من غضب الله ولن يدرك النجاة الهاربونا «القلاع» المشيدات حصوناً سـوف تغدو مقابراً لا حصونا

و «الكنوز» المكدسات احتياطاً سوف تدعو لكانزيها المنونا والسياط التي بأيدى الطواغيت ستذكى عزائم الثائرينا والسجون الملأى سينسل منها ألف جيلِ لا يرحم الباطشينا قد تنام الشعوب حينا..ولكن تصرع البغى يقظه النائمينا







وليد الكيلاني\*

أخسى قساسمٌ يسا أمسيرَ السقوافي وتكتبُ دوماً فصيحَ الكلام تُـرد الـفـروعُ إلى أصلِها وتعمر أبياثكم حضارتكم قبل كلل الشعوب أبو الطيب المتنبى المشال بـــلادُ الـشــهـامــةِ أرضُ العطاءِ وأبناؤها عسرفوا بالوفاء وقفتم لها دائما صامدين ومهما يجور عليها الزمان محبثها في صميم القلوب سلامٌ لصنعاءَ أمُّ الحُصون سلامٌ لمسأربَ أم السدودِ وإنَّ الخلافَ أساسُ العَناءِ نباركُ إصدارَكْ حارَ الحسارِ أخسى

تــجــود بـشـعـر جـمـيــل بـفــن وتُحَرِجُهُ نابِضاً للعلنْ وحاضنة الشعر أرضُ اليَمنْ ومَـنْـنظـمَ الشعرر منكم وَزنْ ومِــنْ قبلِ حِـمـيرَ أو ذي يـزنْ فاجداده من بلاد اليمن وكان بها عسالٌ ولبنْ وصحدق اللقاء وحبِّ الوطنْ ولح تبدّلوا أبددا بالشمن ستبقون دوما عليها الأحان وساريــة في جـمـيـع الـبـدنْ وأم السبروج وعسالي السكن كفانا حروبا كفانا فتن ومصدر كل الأسى والمحث وندعو لــه بـقــبـول حـسـن

## رسالة إلى القاسم في الذكرى الأولى لرحيله

يقلم / لطف لطف قشاشة\*

إلى القامة الإنسانية السياسية الأدبية الفذة.. غالى من عاش ثابتا على دينه مؤمنا بمبادئه رافضا أن يتسلط الزيف على رقاب الأمة مناوئ لقوى الظلام والطغيان حتى لقي الله راضيا

إلى الراحل الباقي بيننا نتنفس وعيا ورشدا من معين أفكاره ومبادئه

ورؤاه التي أكتسبها من

حرثه في حقول المعرفة وانبتت ثمارا من أصناف الفكر الإنساني بشمولية قل أن يحتويها شخص بمفرده، إلا إذا كان قاسما أو من

إليك في الذكرى الأولى لرحيلك عن دنيانا إلى آخرتك التي تجد فيها جدك الخاتم محمد صلى الله عليه وآله وسلم مستبشرا به ومستبشرا بك، فقد استوعبت رسالته الشاملة الإنسانية وتيقنت إنها ثابتة على قواعد العدل والخير والشورى، صالحة للثقلين تجعل الخليفة الذي استخلفه خالقه في هذه المعمورة قادرا على

تحمل عبء الإستخلاف، كيف لا وهو الذي خلق في أحسن تقويم.. إليك أيها المرضى عنه، ابعث حروفي الناطقة بكل معاني الإجلال والتقدير لك حينما رأيناك فكرا تتمحور حوله قيم الصدق والثبات والإنسانية سلوكا شخصيا يتحرك في محيط الفكر والسياسة والأدب، ليرسل مع هذه الحركة مؤشرات تضع المتأمل إليك والى عناوين حركتك وسكونك أنها تنظر كمالا بشريا استقاه من حسن منبت أسري، ومن صبر مظلوم تتابعت عليه المحن شتى لأنه إنسان رفض أن يعيش مع التائهين حين حمل موروث التنوير من والده الشهيد ورجالات التغيير المنشود ..

سيدي القاسم بن علي، ما دفعني لمخاطبتك بعد رحيلك هو إنني لم احظ بهذا الشرف وقت حياتك فأنت كنت الحاضر الغائب الحاضر بمشروعه الاتحادي الغائب بجسده الذي آثرت أن تبتعد به عن وطنك لأنك كنت تخشى أن تفقد إنسانيتك إن أنت رضيت بالعيش فيه مع الطغاة والمتسلطين ومعاشر الكهنوت والمتزلفين.. ي قي الله الله أخاطب فيك عظمة صبرك وعنفوان ثباتك وحقيقة إيمانك بربك وبدين جدك الخاتم..

أستاذنا القاسم، كثيرون هم أولئك الذين تظهر ملامح بروزهم حينما يظهرون على سطح الأحداث بسرعة ويختفون أيضا بسرعة لأن ظهورهم يا سيدي كان بتأثير خارجي ألقى عليهم هالة من التلميع والترويج الممنهج حتى صاروا حديث الساعة أو الفكرة أو القضية الراهنة، ولأنهم من راكبي الموجة فقد وجد المتحكمون الطغاة فيهم ضالتهم فعملوا على تلميعهم لا لأنهم لوامع أو نوابغ وإنما لأنهم راضون بان يكونوا أدوات لمحركيهم، فإذا بهم يرحلون بعد أن يؤدون دورهم المعد سلفا لهم ككمبارس في مسرح الحياة وهؤلاء كثر في مسيرة الحياة يرضون بهذه الأدوار لأنهم لا شيء فيظهرون كل شيء ويغيبون بلا شيء بينما انتم سيدي القاسم ظل تأثيركم طيلة عمركم تأثير الشخصية المحورية في الأحداث المتلاحقة لأنكم بكل صراحة رفضتم أن تكونوا أداة من أدوات الزيف أو أن يختار الآخرون لكم أدوارا لا تتناسب وفكركم وثباتكم وانتمائكم للحقيقة لا للزيف، لهذا ظللتم منبرا للحقيقة ومدرسة للحق في زمن الأباطيل

لهذا يا رضوان الله عليك أخاطبك من دنيانا بعد أن غادرتها وأنت تحمل هم امة جدك آمرا بالمعروف ناه عن المنكر تقف إلى صف قضاياها العادلة وعلى رأسها القضية الفلسطينية ما بدلت في سلوكك هذا ومنهجك تبديلا ..

أخاطبك بعد عام من رحيك، باعثا إليك تباشير النصر الذى تحرزه قوى الحق والجهاد بعدما تحقق وشاهدت ما تحقق من تباشير طوفان الأقصى بنفسك قبل رحيلك ..

اليوم لم تعد فلسطين لوحدها فها هو شعب الإيمان يقف مسانداً لها هو والقوى الخبرة من أبناء امتنا العربية والإسلامية.. ولكن آه وألف آه يا،سيدي فما كنت تحذر منه وتقارعه في

حياتك لقوى الظلام والعبودية من أنظمة البغى والدكتاتورية والتسلط والفردية هاهم اليوم يقفون صفا بصف مع الصهيونية العالمية بل ويجاهرون بذلك عيانا بيانا ..

لكن يا سيدي القاسم لن يمروا وحاشا أن نجعلهم يمرون طالما وأننا من مدرستك ومدرسة آبائك وأجدادك مدرسة الحق والجهاد، التي تعلمنا أسسها منك ومن أخيك المؤسس الراحل إبراهيم بن علي الوزير رحمه الله، نقولها بثبات أنهم لن يمروا فهم إلى زوال، وأمة العدل والخير والشورى هي المنتصرة، فنم قرير العين فما تمنيته وجاهدت من اجله أثمر اليوم فتحا موعودا

يدي الكريم في حياته الكريم بعد رجيله الكلام ذو شجون وفي الحشا داخلي ما فيه فلا زال في تفاصيل الرحلة إلى الخلاص منغصات جمة ،تعيق اتحاد الأمة وحاكمية الإسلام لكننا على يقين أن ما أورثتموناه سيكون خير زاد فقد أورثتمونا التقوى والصبر على المكاره وتحمل تبعات الرسالة الإنسانية فتلقفنا ما أورثتمونا كما تلقفتم ما ورثتموه وسنسير كما سرتم وسنصبر كما صبرتم حتى نلقى الله ورسوله ونلقاكم على العهد..

والله المعين والمؤيد.. والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته..

\* نائب الأمين العام أمين أمانة الدعوة والضكر

\* وليد محمد الكيلاني - أديب وشاعر فلسطيني ولد في مدينة نابلس عام ١٩٣٨. وأتم دراسته الثانوية فيها، حصل على بكالوريس عام ١٩٦١ من جامعة عين شمس، والماجستير في الإقتصاد عام ١٩٦٨ من جامعة ولاية يوتا في الولايات المتحدة

\_ شغل وظيفة خبير مالي في البنك الدولي في واشنطن في الفترة ١٩٧٤–٧٧٧.

- التحق في الصندوق العربي للإنماء الإقتصادي في الكويت كخبير مالي أول خلال الُفترة ٧٧ ٩٦ - ١٩٨٢.

\_ هاجر إلى الولايات المتحدة على أثر حرب الخليج في نهاية عام ١٩٩٠ ويعمل رئيساً لمجموعة الشال العقارية في دلاس في ولاية تكساس.

- يكتب الشعر باللغتين العربية والإنجليزية وساهم في ندوات شعرية في عدد من المدن الأمريكية.

- عضو في اتحاد الكتاب والأدباء الأردنيين، ساهم في أدارة العشرات من الندوات الشعرية في عدد من البلدان ، وحاصل على عدة جوائز

وقد أرسل الشاعر العربى الفلسطيني الكبير الأستّاذ وليد الكيلاني رسالةً إلى الأديب والمؤرخ مديح للأستاذ والمفكر الكبير القاسم بن علي

الأستاذ قاسم بن علي الوزير مهنئا ومباركا للأستاذ القاسم الإصدار الأُخْير والمتمثل في كتاب "كنوز المعرفة" والذي يضاف إلى مجموع إصداراته القيمة، لرفد الكتبة اليمنية والعربية بالعديد من المؤلفات في مختلف المجالات ، فإلى الرسالة والتي أتبعها بهدية عبارة عن قصيدة

إلى أخي العزيز قاسم الوزير وددت أن أكون معكم لأبارك لكم إصداركم الجديد."كنوز المعرفة وأنت إنسان مبدع ومتعدد المواهب وكنت أقرأ عن حياة أبي الطيب المتنبي ويقال أن أصله يعود الى قبيلة الجعفي من اليمن وبذلك عرفت سر جودة أشعار شعراء اهل اليمن وقد زرت اليمن مرتين عام١٩٧٤ عندما كنت خبيراً في البنك الدولي أرجوا أن تقبل مني هذه "الهدية"

وليد الكيلاني

\*عضو المجلس السياسي الأعلى